
TEOLOGIA  W TEORI I  I  PRAKTYCE

STUDIA TEOLOGII DOGMATYCZNEJ

KATEDRA TEOLOGII KATOLICKIEJ  
UNIWERSYTETU W BIAŁYMSTOKU

Tom IX

Białystok 2023

S T D

S
T

U
D

IA
 

T
E

O

L O G I I  D O

G
M

A
T

Y
C

Z
N

E
J

ROMANTYZM
ZIEMI PRZECHODÓW
Próby terytorialnej historii literatury

Bialystok 2019ł

E L Ż B I E T A  D Ą B R O W I C Z



Zespół redakcyjny:
ks. dr hab. Andrzej Proniewski, prof. UwB – redaktor naczelny

ks. mgr lic. Leszek M. Jakoniuk – sekretarz redakcji

Rada naukowa/programowa:
ks. prof. dr hab. Włodzimierz Wołyniec (PWT Wrocław)

ks. prof. dr hab. Jan Mikrut (PUG Rzym)
ks. prof. dr hab. Józef Niewiadomski (UI Innsbruck)

ks. prof. dr hab. Bazyli Degórski (PUST Angelicum Rzym)
ks. prof. dr hab. Dariusz Kowalczyk (PUG Rzym)

ks. prof. dr hab. Andrus Naberkovas (VDU Kowno, Riomer Wilno)
ks. dr hab. Jacek Kempa, prof. UŚ (UŚ Katowice)
ks. prof. dr hab. Marek Jagodziński (KUL Lublin)

ks. dr hab. Grzegorz Barth, prof. KUL (KUL Lublin)
ks. dr hab. Robert Woźniak, prof. UJPII (UJPII Kraków)

ks. prof. dr hab. Krzysztof Góźdź (KUL Lublin)
o. prof. dr hab. Andrzej A. Napiórkowski OSPPE (UJPII Kraków)

prof. dr Bertram Stubenrauch (LMU München)
prof. dr Ralf Miggelbrink (Universität Duisburg-Essen)

prof. dr Jacques Bernard (UC Lille)

Recenzenci artykułów:
ks. dr hab. Daniel Brzeziński, prof. UMK (UMK Toruń)

ks. dr hab. Jarosław Lipniak (PWTW Wrocław)
ks. prof. dr hab. Paweł Mąkosa (KUL Lublin)

ks. prof. dr hab. Mieczysław Ozorowski (UKSW Warszawa)
ks. dr hab. Andrzej Proniewski (UwB Białystok)

ks. prof. dr hab. Adam Skreczko (UKSW Warszawa)
ks. dr Przemysław Sawa (UŚ Katowice)

ks. dr hab. Cezary Smuniewski (UW Warszawa)

Redaktor tematyczny: ks. dr hab. Andrzej Proniewski, prof. UwB
Redakcja i korekta (język polski): Beata Dworakowska

Korekta (język włoski): Marco Lamanna
Opracowanie graficzne i skład komputerowy: Zbigniew Łaszcz

© Copyright by Uniwersytet w Białymstoku, 2023
ISSN 2449-7452

Wydawnictwo Uniwersytetu w Białymstoku
15-245 Białystok, ul. Ciołkowskiego 1M, tel. 85 745 71 20

https://wydawnictwo.uwb.edu.pl; e-mail: wydawnictwo@uwb.edu.pl
Druk: TOTEM.COM.PL



SPIS TREŚCI
TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE
Łukasz Borowski 

Interdyscyplinarny charakter teologii praktycznej małżeństwa  
i rodziny..................................................................................................7

Bazyli Degórski 
Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej.....19

Tomasz Andrzej Grądzki 
Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette............................36

Leszek Marius Jakoniuk 
Przygotowanie pierwszokomunijne w dokumencie  
„Wskazania duszpastersko-katechetyczne Arcybiskupa  
Metropolity Białostockiego”....................................................................62

Tadeusz Kasabuła 
Teologia w świecie nauk.........................................................................74

Sebastian Kondzior 
Niepłodność – epidemiologia, etiopatogeneza, diagnostyka.......................87

Mieczysław Ozorowski 
Rodzina obrazem Boga w świetle nauczania Jana Pawła II,  
a szczególnie Listu do Rodzin.................................................................99

Tomasz Sulik 
Prawo naturalne jako źródło norm prawa małżeńskiego  
w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku......................................114

Marian Zając 
Perspektywy ewangelizacji w epoce cyfrowej.........................................129

(RE)VISIO THEOLOGICA
René Roux 

Teologia jako nauka.............................................................................141



CONTENTS

THEOLOGY IN THEORY AND PRACTICE 
Łukasz Borowski 

The Interdisciplinary Nature of Practical Theology of Marriage  
and Family..............................................................................................7

Bazyli Degórski 
Notes on Religious Sites in Christian Antiquity.......................................19

Tomasz Andrzej Grądzki 
Mater Misericordiae. A Comparison between Four Collects...................36

Leszek Marius Jakoniuk 
First Communion Preparation in the Document  
“Pastoral and Catechetical Guidelines of the Archbishop  
of Białystok”..........................................................................................62

Tadeusz Kasabuła 
Theology in the World of Science...........................................................73

Sebastian Kondzior 
Infertility – Epidemiology, Etiopathogenesis, Diagnostics.........................87

Mieczysław Ozorowski 
The Family as the Image of God in Light of the Teachings  
of John Paul II.......................................................................................99

Tomasz Sulik 
Natural Law as a Source of Marital Law Norms in the Code  
of Canon Law of 1983........................................................................114

Marian Zając 
Perspectives of Evangelization in the Digital Age...................................129

(RE)VISIO THEOLOGICA
René Roux 

Theology as a Science..........................................................................141



TEOLOGIA W TEORII  
I  PRAKTYCE





Łukasz Borowski
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego  
w Warszawie
DOI: 10.15290/std.2023.09.01

INTERDYSCYPLINARNY CHARAKTER 
TEOLOGII PRAKTYCZNEJ 
MAŁŻEŃSTWA I RODZINY

THE INTERDISCIPLINARY NATURE OF PRACTICAL 
THEOLOGY OF MARRIAGE AND FAMILY

Pope Francis’ apostolic constitution Veritatis gaudium and analysis of 
practical theology emphasize the essence of an interdisciplinary approach 
to research, emphasizing the need for “strong transdisciplinarity” in learning 
various aspects of the analyzed topic. Practical theology, also known as pastoral 
theology, aims to respond to contemporary challenges by taking into account 
both the theological and social, cultural and psychological dimensions that 
influence the life of the Church and society today. This article emphasizes the 
need for an interdisciplinary approach to research on marriage and family, striv-
ing to cooperate with various scientific fields in order to consolidate the vision 
of marriage and family in accordance with the natural intention of the Creator

Key words: practical theology, interdisciplinarity, marriage, family.

Wstęp
Konstytucja apostolska papieża Franciszka Veritatis gaudium o uniwersytetach 

i wydziałach kościelnych (27.12.2017) wzywa do odkrycia na nowo zasady 
interdyscyplinarności w prowadzonych badaniach i to 

 0000-0002-5330-8899



8 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

nie tyle w jej formie „słabej” zwykłej wielodyscyplinarności, jako podejścia, które 
sprzyja lepszemu zrozumieniu, z kilku punktów widzenia, jakiegoś przedmiotu ba-
dań; ile raczej w jej formie „mocnej” transdyscyplinarności, jako umiejscowienia 
i rozwoju wszelkiej wiedzy w obrębie przestrzeni Światła i Życia oferowanej przez 
Mądrość, która emanuje z Objawienia Boga1. 

Teologia praktyczna – nazywana synonimicznie pastoralną2 – choć jako od-
rębna dyscyplina teologiczna posługuje się własną metodą naukową, to chętnie 
i obficie powinna korzystać z dorobku innych nauk. Zobowiązuje ją do tego 
przedmiot badań, jakim jest urzeczywistnianie się Kościoła w teraźniejszości. 
Znaczy to tyle, że teolog pastoralista w formułowaniu imperatywów pastoral-
nych, które są jednym z celów dziedziny, bierze pod uwagę uwarunkowania, 
w jakich dokonuje się uobecnianie Kościoła w aktualnej sytuacji3. Stąd pastora-
lista w swoich badaniach uwzględnia zarówno teologiczny charakter dziedziny, 
mający swoje źródło w Objawieniu Bożym, jak i różnorodne uwarunkowania 
społeczne, kulturowe, psychologiczne czy ekonomiczne, które wpływają na 
sposób, w jaki Kościół jest obecny w teraźniejszym świecie.

Naglącym wyzwaniem, stojącym przed Kościołem XXI wieku, jest duszpa-
sterska odpowiedź na współczesny kryzys małżeństw i rodzin, szczególnie w jego 
warstwie antropologicznej. Zadanie to nie może być dobrze zrealizowane bez 
prowadzenia badań pastoralnych o charakterze interdyscyplinarnym – po-
sługując się pojęciowaniem Konstytucji Veritatis gaudium – zarówno w formie 
„zwykłej wielodyscyplinarności”, jak i „mocnej transdycyplinarności”, co 
zostanie ukazane w niniejszym artykule. 

Rozumienie pojęcia interdyscyplinarności
Termin „interdyscyplinarność” ma swoje korzenie w łacińskich słowach inter 

(pomiędzy) i disciplina (dziedzina nauki), co wskazuje na współpracę między 
różnymi dziedzinami nauki w celu lepszego zrozumienia danego problemu. 
W interdyscyplinarnym podejściu badawczym istnieje wspólny przedmiot 
badań, który jest ujmowany z różnych perspektyw. Jednakże, pomimo wspól-
nego przedmiotu badań, badacze mogą korzystać z różnych metod i technik 
badawczych, które są charakterystyczne dla ich własnych dziedzin. W ten 
sposób interdyscyplinarność umożliwia holistyczne podejście do przedmiotowej 
kwestii, nierzadko ukazując jej złożoność. To z kolei powinno prowadzić do 

1	 Franciszek, Veritatis gaudium, Watykan 2017, 4.
2	 Zob. R. Kamiński, Z metodologii teologii pastoralnej, „Studia Nauk Teologicznych” 2 (2007), 

s. 235-250.
3	 Por. idem, Teologia pastoralna, t. 1, Lublin 2000, s. 18.



9Łukasz Borowski, Interdyscyplinarny charakter teologii praktycznej małżeństwa i rodziny

kompleksowego zrozumienia poruszanego zagadnienia oraz do wypracowania 
bardziej wszechstronnych i skutecznych rozwiązań. 

Takie podejście badawcze konstytucja Veritatis gaudium określa mianem 
„zwykłej wielodyscyplinarności”. Zwykłej, ale należałoby dodać niezbędnej, 
szczególnie w dziedzinie teologii praktycznej małżeństwa i rodziny. Tematyka 
życia małżeńskiego i rodzinnego jest niezwykle szeroka i obejmuje wiele róż-
norodnych aspektów, które dotyczą relacji między partnerami, rodzicielstwa, 
wychowania dzieci, funkcjonowania rodziny w społeczeństwie oraz roli małżeń-
stwa i rodziny w kontekście kulturowym, społecznym i religijnym. Obejmuje 
ona również zagadnienia związane z psychologią, ekonomią, prawem, zdrowiem, 
edukacją i wieloma innymi dziedzinami. 

Różnorodne obszary nauki analizują złożone zjawiska i procesy związane 
z życiem małżeńskim i rodzinnym. Teolog pastoralista, starając się opracować 
kompleksowe wnioski praktyczne, które efektywnie reagują na współczesne 
wyzwania i potrzeby, musi koniecznie uwzględnić rezultaty badań prowadzo-
nych w innych dziedzinach nauki. Pomimo odrębności metodologicznych 
stosowanych w teologii pastoralnej w porównaniu z innymi dziedzinami nauk, 
nie można zignorować cennego wkładu tychże badań w pełne zrozumienie 
omawianych problemów. 

Dla przykładu warto porównać współpracę teologii praktycznej z socjologią. 
Pomimo tego, że teologia praktyczna i socjologia różnią się metodologicznie, 
istnieją obszary wspólne, gdzie obie dyscypliny mogą się wzajemnie uzupeł-
niać. Teologia praktyczna zajmuje się głęboką refleksją nad praktyką religijną, 
duchową i duszpasterską, bazując na zrozumieniu wiary i nauk teologicznych. 
Jej metodologia opiera się na interpretacji źródeł religijnych, takich jak 
Pismo Święte, Tradycja i nauczanie Kościoła, oraz na refleksji teologicznej 
nad doświadczeniem religijnym. Socjologia natomiast zajmuje się badaniem 
struktur społecznych, instytucji, procesów społecznych oraz interakcji między 
jednostkami w społeczeństwie. Jej metodologia obejmuje obserwacje, analizę 
danych empirycznych, badania ankietowe, wywiady i inne techniki badawcze4.

Pomimo tych różnic socjologiczne badania nad strukturą rodziny, rytuałami 
społecznymi czy zmianami kulturowymi mogą dostarczyć teologom prak-
tycznym głębszego zrozumienia kontekstu społecznego, w którym dokonuje 
się praktyka religijna i duszpasterska. Z kolei teologiczna refleksja nad war-
tościami religijnymi, duchowymi i etycznymi może wzbogacić socjologiczne 
analizy społeczne, dostarczając szerszego kontekstu i głębszego zrozumienia 
ludzkiego doświadczenia. W ten sposób, choć teologia praktyczna i socjologia 
posługują się odrębnymi metodologiami badawczymi, ich wzajemna interakcja 
4	 T. Wielebski, M. Tutak, Meandry interdyscyplinarności teologii pastoralnej. Przyczynek do 

dyskusji, „Teologia Praktyczna” 17 (2016), s. 39-40. 



10 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

może przynieść korzyści w zrozumieniu i odpowiedzi na współczesne wyzwania 
społeczne i religijne.

W tym przypadku bardziej odpowiednim byłoby używanie określenia „wielo-
dyscyplinarność” niż „interdyscyplinarność” (w kontekście, na który wskazuje 
przytoczona konstytucja Veritatis gaudium). Poszczególne dziedziny nauki za-
chowują tu swoją epistemologiczną i metodologiczną autonomię, a ewentualna 
synteza wiedzy, której dostarczają, pozostawiona jest nierzadko odbiorcom, 
którzy otrzymują wszechstronną wiedzę na określony temat. 

W ramach każdej z tradycyjnych dziedzin wiedzy istnieje wiele dyscyplin 
szczegółowych, które badają rozmaite aspekty tego samego przedmiotu. Taki 
typ badań można by określić „badaniami wewnętrznymi”. Istnieje np. psy-
chologia rozwojowa, psychologia osobowości, psychologia poznawcza itp., 
ale też psychologia zdrowia, sportu czy reklamy. Nie inaczej jest w przypadku 
teologii. W ramach teologii badacze analizują małżeństwo i rodzinę z różnych 
perspektyw, takich jak teologia moralna (badanie moralnych aspektów życia 
rodzinnego), teologia pastoralna (kształtowanie praktyk duszpasterskich w kon-
tekście małżeństwa i rodziny), teologia dogmatyczna (rozumienie małżeństwa 
i rodziny w kontekście nauki Kościoła) czy teologia biblijna (badanie biblijnych 
podstaw i aspektów małżeństwa i rodziny). 

Teologia praktyczna małżeństwa i rodziny zakłada zatem jakby podwójną in-
terdyscyplinarność: „interdyscyplinarność wewnątrzteologiczną” (ad intra) oraz 
interdyscyplinarność w zakresie nauk pozateologicznych, zajmujących się mał-
żeństwem i rodziną. Można by ją określić mianem „interdyscyplinarności po-
zateologicznej” (ad extra), którą rozumie się raczej jako wielodyscyplinarność.

Cytowana konstytucja apostolska Veritatis gaudium wzywa do odkrycia 
na nowo zasady interdyscyplinarności jako wyzwolenia się ze zwykłej wie-
lodyscyplinarności i przejścia do „mocnej transdyscyplinarności”. Termin 
„transdyscyplinarność” składa się z dwóch głównych części: „trans” i „dyscy-
plinarność”. Przedrostek trans pochodzi z języka łacińskiego i oznacza tyle, co 
„przekraczanie”, „przez” lub „poza”. Jest to często używany przedrostek w języku 
polskim, który wskazuje na ruch lub przejście z jednego stanu, miejsca lub po-
ziomu do innego. Słowo „dyscyplinarność” odnosi się do koncepcji działalności 
w ramach określonej dziedziny nauki lub dyscypliny. Ma korzenie w łacińskim 
disciplina i pierwotnie oznaczało „sposób nauczania”.

Pojęcie „transdyscyplinarność” oznacza zatem podejście, w którym prze-
kracza się granice tradycyjnych dziedzin nauki, łącząc elementy z różnych 
dyscyplin w celu rozwiązania konkretnego problemu lub zrozumienia danego 
zagadnienia5. W kontekście teologii transdyscyplinarność oznacza odwoływanie 
5	 Por. J. Tabaszewska, „Wędrujące pojęcia”: koncepcja Mieke Bal – przykład inter- czy trans-

dyscyplinarności, „Studia Europaea Gnesnensia” 8 (2013), s. 117. 



11Łukasz Borowski, Interdyscyplinarny charakter teologii praktycznej małżeństwa i rodziny

się do Bożej transcendencji jako fundamentu dla pojmowania i interpretacji 
wszelkiej wiedzy. Polega na umiejscowieniu całości wiedzy w obrębie Objawie-
nia Bożego, czyli przekazu, który Bóg udziela człowiekowi na temat samego 
siebie i rzeczywistości, zarówno przez naturę, jak i przez Objawienie zawarte 
w Piśmie Świętym i Tradycji (por. KO 24).

Joseph Ratzinger powiedział w wykładzie z okazji otrzymania tytułu doktora 
honoris causa na Uniwersytecie w Pampelunie:

Swoistość teologii polega na tym, że zwraca się ona do tego, czego sami nie wynaleź-
liśmy i co może być fundamentem naszego życia właśnie dlatego, że nas poprzedza 
i nas podtrzymuje, czyli jest większe niż nasze własne myślenie. Drogę teologii 
wskazują słowa: credo ut intelligam (przyjmuję to, co dane), aby na tej podstawie 
dojść do właściwego rozumienia samego siebie6.

W praktyce oznacza to, że teologia jako dyscyplina nie stoi w izolacji od 
innych dziedzin nauki – również pozateologicznych – ale jest otwarta na dia-
log, aby zgłębiać prawdy wiary w kontekście różnych dyscyplin naukowych 
oraz aby odpowiedzieć na wyzwania współczesnego świata. Transdyscypli-
narność w teologii zachęca nie tylko do poszukiwania wspólnych punktów 
między teologią a innymi dziedzinami nauki, takimi jak filozofia, psychologia, 
socjologia, nauki przyrodnicze czy humanistyczne, w celu lepszego zrozumie-
nia zagadnień religijnych i ich implikacji dla życia człowieka i kształtowania 
go wedle zamysłu Stwórcy, ale również do oświetlania tych nauk Mądrością 
przekraczającą ludzki umysł. 

Interdyscyplinarność teologii praktycznej 
małżeństwa i rodziny (ad intra)

Interdyscyplinarność teologii praktycznej małżeństwa i rodziny (ad intra) 
odnosi się do ścisłej współpracy różnych dyscyplin w ramach samej teologii, 
w celu lepszego zrozumienia i odpowiedzi na wyzwania związane z małżeństwem 
i rodziną. Oznacza to, że teologia praktyczna małżeństwa i rodziny korzysta 
z różnorodnych perspektyw i ujęć teologicznych, aby rozwijać kompleksowe 
podejście do problemów dotyczących życia małżeńskiego i rodzinnego.

Teologia pastoralna stanowi nieodłączną część całości teologii, dlatego też 
powinna być rozpatrywana w szerszym kontekście. Posiadając swoje własne, 
specyficzne obszary badań, opiera się jednak na osiągnięciach w dziedzinie 
teologii systematycznej (dogmatycznej, moralnej, fundamentalnej, eklezjologii 
oraz biblistyki) i prawa kanonicznego. Nie oznacza to konieczności włącza-
nia wszystkich elementów tych dyscyplin do teologii pastoralnej, ale raczej 

6	 J. Ratzinger, Co oznacza teologia?, [w:] idem, Opera omnia, t. 9, cz. 1, Lublin 2016, s. 328-329.



12 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

korzystanie z najnowszych osiągnięć tych dziedzin. Teologia pastoralna dąży 
do opracowania aktualnych, własnych modeli teologicznych. Charakteryzuje 
się ona przede wszystkim orientacją egzystencjalną i praktyczną, skupiając się 
na roli Kościoła w konfrontacji ze współczesnym światem7. 

Nauki biblijne stanowią bogate źródło materiału do analizy, interpretacji 
i zrozumienia różnorodnych aspektów małżeństwa i rodziny, które zostały 
przekazane w Słowie Bożym. Opowieści biblijne o małżeństwach, historia 
Adama i Ewy oraz nauczanie Jezusa Chrystusa na temat małżeństwa, dostar-
czają teologom praktycznym wglądu w Boży plan dla małżeństwa i rodziny oraz 
wartości, na których należy budować rodzinę.

Pismo Święte ukazuje Boży pierwotny plan dla małżeństwa i rodziny, przed-
stawiając je jako instytucje stworzone przez Boga. Relacje rodzinne, zaprezento-
wane w Starym i Nowym Testamencie, dostarczają fundamentalnych wzorców 
dla życia rodzinnego. Dzięki temu teologowie praktyczni mogą lepiej zrozumieć 
duchowe i etyczne aspekty życia rodzinnego oraz wzmacniać wartości, które 
promują harmonię i rozwój w relacjach małżeńskich i rodzinnych. Biblia zawie-
ra nauczanie dotyczące miłości, wierności, współczucia, wybaczania i innych 
wartości, które są kluczowe dla zdrowych relacji małżeńskich i rodzinnych. 
Te wartości stanowią fundament teologii praktycznej, kształtując postawy 
i zachowania w życiu rodzinnym.

Teolog pastoralista nie szuka jedynie w Słowie Bożym bezpośrednich od-
niesień do podejmowanego tematu, ale jego podstawowym zadaniem jest 
konfrontacja wypracowanych wniosków oraz imperatywów pastoralnych 
z Objawieniem Bożym i zawartym w nim zamysłem Boga względem człowieka. 
W bardziej precyzyjnym ujęciu, teolog praktyk zadaje sobie pytanie, czy opra-
cowane zalecenia, programy lub inne inicjatywy przyczynią się do prowadzenia 
bardziej ewangelicznego życia, prowadzącego do wypełniania woli Bożej.

Teologia pastoralna korzysta z badań teologii moralnej, która dostarcza ogól-
nych zasad i norm, służących jako fundament moralny dla chrześcijańskiego 
życia jednostki oraz wspólnoty. Te zasady, wynikające z nauki Kościoła i inter-
pretacji Pisma Świętego, obejmują takie kwestie, jak etyka seksualna, obowiązki 
wobec Boga i bliźnich czy też sprawiedliwość społeczna. Stanowią one wytyczne 
moralne, które mają zastosowanie w różnych sytuacjach życiowych.

Teologia praktyczna małżeństwa i rodziny skupia się na konkretnych sytu-
acjach życiowych, jakie mają miejsce w ramach życia rodzinnego i małżeń-
skiego. Analizuje ona te sytuacje w kontekście wartości i norm moralnych 
dostarczonych przez teologię moralną. Teologia pastoralna bada, jak te ogólne 

7	 Por. K. Majdański, Interdyscyplinarność w posłudze wobec prawdy o małżeństwie i rodzinie, 
„Studia nad Rodziną” 1 (2001), s. 22-23. 



13Łukasz Borowski, Interdyscyplinarny charakter teologii praktycznej małżeństwa i rodziny

zasady moralne mają być stosowane w praktyce, w codziennych decyzjach 
i wyzwaniach związanych z życiem rodzinno-małżeńskim.

Poprzez tę konkretną implementację zasad moralnych teologia praktyczna 
małżeństwa i rodziny wzbogaca zrozumienie praktycznych aspektów życia 
chrześcijańskiego. Analizuje ona, jak te zasady moralne wpływają na relacje 
małżeńskie, wychowanie dzieci, podejmowanie decyzji życiowych czy też radze-
nie sobie z trudnościami i kryzysami w życiu rodzinnym. Dzięki temu teologia 
praktyczna przyczynia się do lepszego zrozumienia, jak życie rodzinne może być 
autentycznie chrześcijańskie i jak podejmować konkretne wyzwania moralne 
w kontekście życia rodzinnego i małżeńskiego.

Badania teologii praktycznej małżeństwa i rodziny ściśle wiążą się z pod-
stawami teologii dogmatycznej, zwłaszcza eklezjologii, która analizuje naukę 
o Kościele. Eklezjologia pełni istotną rolę w ugruntowaniu refleksji nad życiem 
małżeńskim i rodzinnym w kontekście wiary chrześcijańskiej, dostarczając 
podstawowych założeń dotyczących natury, misji i roli Kościoła w świecie.

Teologowie pastoraliści korzystają z tych nauk, aby lepiej zrozumieć, w jaki 
sposób Kościół wpływa na życie rodzinne i małżeńskie oraz jakie są jego ocze-
kiwania wobec rodzin. W oparciu o fundament eklezjologii teologia praktyczna 
małżeństwa i rodziny analizuje m.in.: rolę Kościoła w kształtowaniu życia ro-
dzin i małżeństw, wspólnotę rodzin jako integralną część Kościoła, podejście 
duszpasterskie Kościoła do potrzeb i wyzwań rodzin czy znaczenie sakramentu 
małżeństwa jako wyrazu miłości Chrystusa do Kościoła i jego wpływu na życie 
rodzinne. Dzięki temu podejściu teologia praktyczna małżeństwa i rodziny 
wykorzystuje podstawy teologii dogmatycznej, szczególnie eklezjologii, aby 
poszerzyć zrozumienie roli Kościoła w życiu rodzin i małżeństw oraz dostosować 
swoje zalecenia duszpasterskie do współczesnych potrzeb rodzin.

Wreszcie – teologia praktyczna małżeństwa i rodziny łączy się również z teo-
logią liturgiczną, która bada sakramentalne wymiary życia chrześcijańskiego, 
w tym małżeństwa jako sakramentu. Poprzez zintegrowanie nauk liturgicznych 
z praktyką duszpasterską teologia praktyczna kształtuje odpowiednie narzędzia 
i formy włączenia małżeństw i rodzin w liturgiczne życie wspólnoty Kościoła. 

Kwestie życia małżeńskiego i rodzinnego porusza również prawo kanoniczne, 
stanowiące zbiór przepisów i norm regulujących życie Kościoła. Określa ono 
m.in. zasady zawierania małżeństwa sakramentalnego, jego jedność i nieroze-
rwalność, cele małżeństwa, obowiązki małżonków i rodziców oraz inne kwestie 
związane z życiem rodzinno-małżeńskim w ramach Kościoła katolickiego. Pra-
wo nie pomija przygotowania do życia małżeńskiego oraz troski o towarzyszenie 
małżonkom i rodzinom na drodze duszpasterstwa. 

Teologia małżeństwa i rodziny oraz prawo kanoniczne współpracują ze sobą 
w celu zapewnienia odpowiedniego rozumienia, interpretacji i stosowania nauki 



14 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Kościoła katolickiego dotyczącej małżeństwa i rodziny. Teologia małżeństwa i ro-
dziny dostarcza teologicznego kontekstu i rozumienia sakramentu małżeństwa 
oraz życia rodzinnego, podczas gdy prawo kanoniczne określa praktyczne zasady 
i procedury związane z życiem małżeńskim i rodzinnym w ramach wspólnoty 
Kościoła. Dzięki temu Kościół jest w stanie zapewnić właściwe prowadzenie 
i rozumienie życia małżeńskiego i rodzinnego w świetle wiary katolickiej.

Wspomniane powyżej dyscypliny nie wyczerpują obszarów współpracy 
teologii praktycznej małżeństwa i rodziny z innymi dziedzinami teologii czy 
prawem kanonicznym. Ukazują one jedynie na silną korelację między teologią 
pastoralną a badaniami innych nurtów, zwłaszcza teologii systematycznej i pra-
wa kanonicznego, oraz wzywają do troski o małżeństwo i rodzinę w różnych 
aspektach życia. Wyznaczają one swoistą metodę teologii praktycznej, która, 
badając aktualną rzeczywistość, konfrontuje ją z nauczaniem Kościoła, aby 
wypracować użyteczne wskazania pastoralne. W ten sposób teologia praktyczna 
małżeństwa i rodziny pozostaje otwarta na współpracę z różnymi dziedzinami 
teologii oraz prawem kanonicznym, aby w pełni uwzględnić kompleksowy 
charakter życia małżeńskiego i rodzinnego w kontekście wiary chrześcijańskiej.

Wielodyscyplinarność teologii praktycznej 
małżeństwa i rodziny (ad extra)

Zadaniem współczesnej teologii praktycznej małżeństwa i rodziny jest pro-
wadzenie refleksji nad ich aktualną sytuacją. Wymaga to współpracy z wieloma 
dziedzinami pozateologicznymi, które dostarczają różnorodnych perspektyw 
i narzędzi do zrozumienia oraz udzielenia odpowiedzi na współczesne wyzwania 
związane z życiem małżeńskim i rodzinnym. 

Konstytucja apostolska Veritatis gaudium wzywa do „mocnej transdyscypli-
narności, jako umiejscowienia i rozwoju wszelkiej wiedzy w obrębie przestrzeni 
Światła i Życia oferowanej przez Mądrość, która emanuje z Objawienia Boga”8. 
Jest to bardzo ważna wskazówka metodologiczna, która gwarantuje niezależność 
badań teologicznych. Każdy teolog, zwłaszcza teolog pastoralista, przyjmując 
w swojej pracy dorobek nauk pozateologicznych, szanuje autonomię danej 
dziedziny oraz jej metodologię, równocześnie zawsze uwzględniając etykę tej 
dyscypliny. Wyniki badań zawsze interpretuje w odniesieniu do Objawienia Bo-
żego – owej Mądrości, która kształtuje fundament każdej refleksji teologicznej9. 

Tylko takie podejście może prowadzić do wypracowania adekwatnych 
wniosków, zgodnych z antropologią i naturą człowieka, poprzez uwzględnienie 
8	 Franciszek, Veritatis gaudium..., 4.
9	 Por. B. Mierzwiński, Współczesna koncepcja teologii praktycznej małżeństwa i rodziny, 

„Teologia Praktyczna” 2 (2001), s. 94-95. 



15Łukasz Borowski, Interdyscyplinarny charakter teologii praktycznej małżeństwa i rodziny

głębszego zrozumienia ludzkiej kondycji, cech charakterystycznych dla isto-
ty ludzkiej oraz uniwersalnych praw rządzących ludzkim doświadczeniem. 
Obejmuje to analizę aspektów psychologicznych, społecznych, duchowych 
i fizycznych człowieka, uwzględniając jego aspiracje, potrzeby, relacje z innymi 
oraz dążenia do realizacji osobistego i społecznego dobra. Poprzez takie po-
dejście możliwe jest sformułowanie wniosków i zaleceń pastoralnych, które 
uwzględniają wieloaspektowość życia ludzkiego i odpowiadają na konkretne 
wyzwania i potrzeby w kontekście życia małżeńskiego i rodzinnego zgodnego 
z zamysłem Stwórcy. 

Warto o tym przypomnieć, gdy pewne nurty nauki, w tym niestety również 
teologii, zdają się kierować ku samorozumieniu współczesnego człowieka 
(zwłaszcza zachodniego) jako swoistemu „transcendentalnemu horyzontowi”. 
W rezultacie treści teologiczne – co dobrze widać szczególnie w obszarze teologii 
moralnej i pastoralnej – są dostosowywane do tego, co postrzegane jest jako 
możliwe dla jednostki, której sposób myślenia ukształtowany jest przez tzw. 
nowożytny rozum10. W efekcie zatraca się odniesienie stworzenia do Stwórcy, 
co w konsekwencji prowadzi do pozytywizmu w różnych obszarach życia. Za 
normę i regułę postępowania uważa się to, co ustanowione (często nieważne 
w jaki sposób!), a nie to, co obiektywnie prawdziwe i służące dobru jednostki 
i społeczności. 

Teolog pastoralista chętnie korzysta z dorobku innych nauk, ale ich badania 
zawsze stawia i interpretuje w świetle Prawdy Objawionej. Dziedziny poza
teologiczne, takie jak psychologia, socjologia, nauki o rodzinie, prawo rodzin-
ne, medycyna, pedagogika, ekonomia czy antropologia stanowią niezwykle 
istotne źródło wiedzy i perspektyw, które wzbogacają badania teologiczne nad 
małżeństwem i rodziną.

Tak jest chociażby w przypadku nauk socjologicznych. Teologia praktyczna 
małżeństwa i rodziny angażuje się w dialog z socjologią, aby lepiej zrozumieć 
dynamikę relacji rodzinnych i wyzwania, przed którymi stoją współczesne 
małżeństwa. Socjologia jako nauka o strukturach społecznych, interakcjach 
i procesach społecznych dostarcza teologom praktycznym istotnej perspektywy 
społecznej na zjawiska związane z małżeństwem i rodziną.

Poprzez współpracę z socjologią teologia praktyczna małżeństwa i rodziny 
uzyskuje lepsze zrozumienie kontekstu społecznego, w którym funkcjonują 
rodziny, oraz wpływu zmian społecznych na struktury rodzinne i relacje mał-
żeńskie. Analiza trendów społecznych, takich jak zmiany w modelach rodziny, 
dynamika relacji rodzinnych, tożsamość płciowa, wpływ kultury i mediów na 

10	 Por. J. Merecki, Interdyscyplinarność teologii, „Wrocławski Przegląd Teologiczny” 2 (2008), 
s. 173.



16 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

życie rodziny jest istotnym elementem badań teologicznych nad małżeństwem 
i rodziną.

Socjologia dostarcza również narzędzi do badania interakcji społecznych 
w ramach małżeństwa i rodziny, co pomaga zrozumieć dynamikę relacji małżeń-
skich, wzorce komunikacji, konflikty i sposoby radzenia sobie z nimi. Teologia 
praktyczna małżeństwa i rodziny może wykorzystać to społeczne spojrzenie do 
formułowania praktycznych zaleceń duszpasterskich, dotyczących budowania 
zdrowych relacji małżeńskich, komunikacji w rodzinie, rozwiązywania konflik-
tów czy wsparcia dla rodzin w trudnych sytuacjach.

Współpraca z socjologią umożliwia także uwzględnienie różnorodności spo-
łecznej i kulturowej w badaniach nad małżeństwem i rodziną oraz dostosowanie 
zaleceń duszpasterskich do różnych kontekstów społecznych. Dzięki temu 
teologia praktyczna małżeństwa i rodziny może bardziej adekwatnie reagować 
na zmieniające się realia społeczne i kulturowe, oferując wsparcie i rozwiązania 
scalające więzi małżeńskie i rodzinne. 

Psychologia dostarcza głębszego zrozumienia ludzkiej psychiki, emocji 
i zachowań, co pomaga w analizie relacji małżeńskich i rodzinnych oraz 
identyfikacji potrzeb i wyzwań jednostek w kontekście życia rodzinnego. 
W nauce mówi się o psychologii pastoralnej, która nie ogranicza się jedynie 
do zastosowania psychologicznych metod i technik. Istotnym elementem jest 
także integracja psychologicznej wiedzy i interwencji z głębszą perspektywą 
duchową i religijną. Dzięki temu psychologia pastoralna staje się narzędziem 
służącym nie tylko do rozumienia i leczenia problemów psychicznych, ale także 
do kierowania ludzi w stronę rozwoju duchowego i zbliżenia do Boga.

Prawo rodzinne dostarcza ram prawnych regulujących małżeństwo, rozwód, 
opiekę nad dziećmi i inne kwestie związane z życiem rodzinnym, co ma istotne 
znaczenie dla formułowania zaleceń duszpasterskich i interpretacji zasad mo-
ralnych w kontekście prawa. Medycyna przyczynia się, poprzez swoje badania, 
do lepszego zrozumienia zdrowia psychicznego i fizycznego członków rodziny 
oraz wpływu chorób i zaburzeń na życie rodziny. Pedagogika analizuje procesy 
wychowania i edukacji w rodzinie, co ma kluczowe znaczenie dla kształtowania 
wartości i postaw w małżeństwie i rodzinie.

Ekonomia bada aspekty finansowe i ekonomiczne życia rodzinnego, co wpły-
wa na stabilność i dobrobyt małżeństw i rodzin. Antropologia z kolei dostarcza 
spojrzenia na różnorodność kulturową i historyczną instytucji małżeństwa 
i rodziny, co pomaga zrozumieć uniwersalne i zmienne cechy życia rodzinnego.

W tym miejscu należy wspomnieć o integracji badań dotyczących małżeństw 
i rodzin w ramach odrębnej dyscypliny naukowej, jaką są nauki o rodzinie. 
Umożliwiają one holistyczne podejście do badania i rozumienia życia rodzin-
nego. Obejmuje to zarówno strukturalne i funkcjonalne aspekty małżeństwa 



17Łukasz Borowski, Interdyscyplinarny charakter teologii praktycznej małżeństwa i rodziny

i rodziny, jak i ich wpływ na jednostki, społeczeństwo i kulturę. Nauki o ro-
dzinie badają różnorodne tematy związane z małżeństwem i rodziną, takie jak 
dynamika relacji małżeńskich, procesy wychowawcze, role płciowe, zmiany 
w strukturze rodzinnej, wpływ czynników społecznych i kulturowych na życie 
rodziny oraz wyzwania związane z życiem rodzin w różnych kontekstach spo-
łecznych i kulturowych.

Integracja różnych dziedzin naukowych w ramach nauk o rodzinie umożliwia 
głębsze zrozumienie złożoności życia rodzinnego oraz dostarcza narzędzi do 
opracowywania praktycznych strategii i interwencji służących wsparciu rodzin 
w różnych sytuacjach życiowych. W ten sposób nauki o rodzinie przyczyniają 
się do rozwoju wiedzy oraz do formułowania polityk i programów społecznych 
związanych z promocją zdrowych i funkcjonalnych rodzin, a także poszukiwania 
skutecznych narzędzi pastoralnych. 

Współpraca teologii praktycznej małżeństwa i rodziny z tymi dziedzinami 
pozateologicznymi pozwala na holistyczne podejście do badania życia małżeń-
skiego i rodzinnego, uwzględniając różnorodne aspekty ludzkiego doświadcze-
nia i kontekstu społecznego. Integracja wiedzy z różnych dziedzin (nie tylko 
tych wymienionych powyżej) pozwala na lepsze zrozumienie i skuteczniejszą 
interwencję duszpasterską w obszarze małżeństwa i rodziny, dlatego teolog 
pastoralista nie może pomijać wyników ich badań, jednak zawsze uwzględnia 
je, prowadząc człowieka pewną drogą Objawienia Bożego. 

Zakończenie
Studium interdyscyplinarne w zakresie rzeczywistości małżeńskiej jest bar-

dziej konieczne niż w innych działach teologii z uwagi na fakt, że rzeczywistość 
małżeńska dziś, bardziej niż kiedykolwiek, jest przedmiotem studiów ze strony 
wielu dyscyplin, od psychologii do socjologii, od biologii do etnologii. Teolog 
pastoralista nie może nie analizować wkładu różnych dyscyplin naukowych 
we współczesną refleksję nad małżeństwem i rodziną. Uwzględniając napięcia 
między wymiarami osobowymi a wymiarami społecznymi rzeczywistości mał-
żeńskiej i rodzinnej, chce wzbudzić u chrześcijańskich małżonków większą 
odpowiedzialność za zadania, jakie mają oni w Kościele i w społeczeństwie.

Troska Kościoła o rodzinę musi być przemyślana i skonfrontowana z postula-
tami współczesnej wiedzy. To szczególne zadanie podejmuje teologia praktyczna 
małżeństwa i rodziny, zastanawiając się nad problematyką rodziny w świetle 
Ewangelii i ludzkiego doświadczenia (por. KDK 46). Uprawiając teologię 
praktyczną trzeba zatem wziąć pod uwagę jej charakter interdyscyplinarny, 
zarówno w jego wymiarze wewnętrznym (ad intra), jak i zewnętrznym (ad extra). 



18 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Wyzwaniem stojącym przed teologią praktyczną małżeństwa i rodziny jest 
zatem przechodzenie od „zwykłej wielodyscyplinarności”, czyli jedynie posłu-
giwania się badaniami innych dyscyplin, do „mocnej transdyscyplinarności”, 
polegającej na wywoływaniu wpływu na kierunki badań naukowych. Jest to 
zadanie szczególnie ważne współcześnie, kiedy – jak podkreślił Benedykt XVI 
– „brak jest mądrości, refleksji i myśli zdolnej dokonać syntezy wskazującej 
kierunek”11. W tym kontekście istotną rolę odgrywa teologia, a zwłaszcza teo-
logia praktyczna, która, unikając pokusy synkretyzmu naukowego, integruje 
badania poszczególnych dziedzin, zachowując tym samym cenną konstruktyw-
ność opartą na świetle Objawienia Bożego. W ten sposób przyczynia się ona 
do ugruntowania wizji małżeństwa i rodziny zgodnej z naturalnym zamysłem 
Stwórcy. 

Słowa kluczowe: teologia praktyczna, interdyscyplinarność, małżeństwo, 
rodzina.

Bibliografia:
1.	Benedykt XVI, Caritas in veritate, Watykan 2009. 
2.	Franciszek, Veritatis gaudium, Watykan 2017.
3.	Kamiński R., Teologia pastoralna, t. 1, Lublin 2000. 
4.	Kamiński R., Z metodologii teologii pastoralnej, „Studia Nauk Teologicznych” 

2 (2007), s. 235-250.
5.	Majdański K., Interdyscyplinarność w posłudze wobec prawdy o małżeństwie i rodzinie, 

„Studia nad Rodziną” 1(2001), s. 19-33.
6.	Merecki J., Interdyscyplinarność teologii, „Wrocławski Przegląd Teologiczny” 

2 (2008), s. 165-176.
7.	Mierzwiński B., Współczesna koncepcja teologii praktycznej małżeństwa i rodziny, 

„Teologia Praktyczna” 2 (2001), s. 89-103. 
8.	Ratzinger J., Co oznacza teologia?, [w:] idem, Opera omnia, t. 9, cz. 1, Lublin 2016, 

s. 327-333.
9.	Tabaszewska J., „Wędrujące pojęcia”: koncepcja Mieke Bal – przykład inter- czy trans-

dyscyplinarności, „Studia Europaea Gnesnensia” 8(2013), s. 113-130. 
10.	Wielebski T., Tutak M., Meandry interdyscyplinarności teologii pastoralnej. Przyczynek 

do dyskusji, „Teologia Praktyczna” 17(2016), s. 25-46.

11	 Benedykt XVI, Caritas in veritate, Watykan 2009, 31.



Bazyli Degórski
Papieski Uniwersytet św. Tomasza z Akwinu  
w Rzymie
DOI: 10.15290/std.2023.09.02

UWAGI DOTYCZĄCE MIEJSC KULTU 
W OKRESIE STAROŻYTNOŚCI 

CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

NOTES ON RELIGIOUS SITES IN CHRISTIAN ANTIQUITY

Abstract: The Church Fathers’ view of Christian temples is linked to their 
Christocentric worldview, which was reflected in patristic biblical exegesis. 
The most important symbol is the cross of Christ. The Church Fathers refer to 
the cross and the quadrangle in connection with the four rivers that flow out 
of paradise and irrigate the church and the mountain. Noah’s Ark in the NT is 
a figure of the Church because it was formed from a square. Another ideal of a 
Christian temple is the Heavenly Jerusalem, whose length is equal to its width 
and which is a square. The plan of the early Christian Basilica often reflected the 
shape of the cross, which was placed in the geometric figure of a rectangle or 
square. A completely new element in such a plan was the T-shaped transept, 
which intersected the nave, or the always odd number of longitudinal aisles. 
Thus, the cross inscribed in a square, reflects the concept according to which 
the world is created for man, and man is born to sing God’s glory: outstretched 
arms (horizontal line) and straight body (vertical line) form a square. Numerous 
forms of circular cult buildings were also known. They were connected with 
the figure of the octagon and the symbolism of the numbers 8 and 100. The 
number 100 was a symbol of the highest perfection, as well as a symbol of the 
glory achieved by martyrs and virgins. This was reflected in the application of 
the principle of modus, species, ordo. In Christianity, geometric figures com-
bine to create symbolism relating to Christ and the cross. It can be said that 

 0000-0003-1997-2769



20 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

the thought of the Church Fathers had not only symbolic, but also practical 
significance for sacral structures.

Key words: early Christian temples, symbolism, rhetoric, numerology, flexio 
et loquela digitorum.

Wstęp
Omawianie tematu rozpocząć trzeba od truizmu: świątynia zawsze, we 

wszystkich czasach, religiach i tradycjach, miała wymiar symboliczny. Czy to 
było u pierwotnych ludów, w starożytnych cywilizacjach, w dziejach narodu 
wybranego, w początkach chrześcijaństwa czy na późniejszych etapach jego 
rozwoju – zawsze, obok jak największej funkcjonalności, starała się odzwier-
ciedlać prawdy wiary i kultu.

Chrześcijanin wieczystym mieszkaniem Boga
W chrześcijaństwie na uwagę zasługuje pojęcie „świątyni”, które materialne-

mu wymiarowi tego słowa nadaje szczególną wartość duchową. Święty Paweł 
stwierdza: „Czyż nie wiecie, żeście świątynią Boga i że Duch Boży mieszka 
w was? (...) Świątynia Boga jest świętą, a wy nią jesteście” (1 Kor 3,16-17). 
Święty Piotr dopowiada: „Wy zaś jesteście wybranym plemieniem, królewskim 
kapłaństwem...” (1 P 2,9). Świątynią Boga – jego wieczystym mieszkaniem, 
a jednocześnie kapłanem w tej świątyni – jest więc sam chrześcijanin. Stanowi 
on jedność z budynkiem, w którym wraz z podobnymi mu osobami-świątyniami 
gromadzi się na nabożeństwa. Miejsce, w którym gromadzą się chrześcijanie, 
na Zachodzie od najdawniejszych czasów nazywane jest (zgodnie z Mt 21,13) 
domus Dei lub domus orationis1. Panem tego domu jest Jezus Chrystus – Naj-
wyższy i Wieczysty Kapłan, w którego kapłańskiej funkcji uczestniczy poprzez 
chrzest każdy chrześcijanin. Chrystus – jako światło, które świeci w ciemności 
(J l,5) i światłość świata (J 8,12) – jest źródłem świętości, wzorem i nauczy-
cielem modlitwy2. Aby w pełni zrozumieć wartość chrześcijańskiej modlitwy 
i kościoła jako budynku kultu, trzeba koniecznie wziąć pod uwagę tę właśnie 
zależność istniejącą pomiędzy Głową Mistycznego Ciała Chrystusa, a jego 
członkami. Chrześcijanie są jak kamienie budujące świątynię i każdy z nich 
ma swoje miejsce. 

1	 Tertullianus Carthaginensis, De resurrectione mortuorum 1, l, CCL 2, 1106: Domus Dei; 
Augustinus Hipponensis, Sermo 336, 1, PL 38, 1471: domus orationis.

2	 Iohannes Cassianus, Conlationes Patrum 10, 6, SCh 54, 80-81.



21Bazyli Degórski, Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej

Biblijno-patrystyczne koncepcje, które łączą modlącego się chrześcijanina 
z miejscem kultu, są nadal aktualne. Zwraca tu uwagę połączenie terminu 
domus z terminem pax. Nowożytna anafora z poświęcenia kościoła przywołuje 
ewangeliczne zdanie „Pokój temu domowi” (Łk 10,5), nadając mu pogłębione 
znaczenie. To właśnie termin pax, rozpoczynający każdy z trzech wersetów 
inwokacji, przywołuje epiforę domui: „Pax aeterna ab aeterno huic domui. || 
Pax perennis, Verbum Patris sit Pax huic domui. || Pacem pius consolator 
huic praestet domui”3.

Tak rozumiany pokój jest niezbędnym elementem domu zbudowanego na 
skale (Mt 7,24-28), a takim ma być dom Boży w każdym z jego wymiarów. Ci, 
którzy nie posiadają w sobie pokoju, nie mogą zjednoczyć się z innymi w mo-
dlitwie. Człowiek ma świadczyć o zasadach wiary i pozostawać w pokoju we 
wspólnocie świętych, która już tworzy Kościół na ziemi. Pieśń chwały Bożej 
jest wspólną pieśnią męczenników i aniołów w niebie oraz wiernych na ziemi. 
Nie jest się świętym w niebie, jeśli nie jest się kapłanem na ziemi, zachowując 
pokój pozostawiony przez Chrystusa, a nie pokój świata (por. J 14,27). Warto 
tu pamiętać, że dla Ojców Kościoła wina zaciągnięta po chrzcie jest nałogiem, 
który pozbawia człowieka kapłańskiego przywileju modlitwy.

Chrystocentryczna budowa świątyni 
w świetle antropologii Ojców

Chrystocentryzm naszej wiary ma swoją podstawę w Piśmie Świętym, które 
skoncentrowane jest na osobie Chrystusa. Dla Ojców Kościoła Stary Testament 
i Nowy Testament stanowią nierozłączną całość: „w Starym ukryty jest Nowy, 
a w Nowym jest widoczny Stary”4. Jak stwierdził św. Paweł (2 Kor 5,17) w Chry-
stusie człowiek staje się nowym stworzeniem. Chrystocentryczna wizja świata 
wczesnochrześcijańskiego determinuje sposób jej wyrazu – tę jedność języka 
wspólnego dla różnych dziedzin, która nam obecnie umyka. Wciąż nie potrafimy 
do końca jej uchwycić, mimo wysiłków badaczy literatury patrystycznej, historii 
liturgii, archeologii, filozofii i teologii. Każda z tych dziedzin obrała własną drogę 
i podążała nią bez łączenia się z innymi. Egzegeza biblijna Ojców, która oświetla 
najróżniejsze aspekty życia i duchowe przejawy tamtych czasów, nie jest w pełni 
dowartościowana. Egzegeza biblijna Ojców jest chrystocentryczna, podobnie 
jak chrystocentryczna jest literatura, liturgia i sztuka figuratywna pierwszych 

3	 Pontificale Romanum a Benedicto XIV et Leone XII Pont. Max. recognitum et castigatum, 
Ratisbonae 1891, s. 126.

4	 Augustinus Hipponensis, Quaestiones in Heptateuchum 73, CCL 33, 106: “Novum in 
Vetere latet et in Novo Vetus patet” (nota bene: wszystkie tłumaczenia w tym artykule, 
oprócz tekstów biblijnych, są moje).



22 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

wieków chrześcijaństwa, która nawet poprzez wykorzystanie scen ze Starego 
Testamentu naucza prawdy o Chrystusie. Symbolem zaś Chrystusa jest krzyż.

Tutaj znów dotykamy podwójnego wymiaru chrześcijańskiej świątyni: na 
drzewie krzyża zbudowana jest, jak na skale, wewnętrzna świątynia człowieka. 
Nic więc dziwnego, że krzyż determinuje też i określa strukturę zewnętrznej 
świątyni – budynku kultu. Harmonia między tymi dwiema świątyniami spro-
wadza całe stworzenie z powrotem do Boga poprzez krzyż. Wszechświat, a wraz 
z nim wszyscy ludzie wszystkich czasów i miejsc, są obecni w zgromadzeniu 
wiernych zebranych wokół ołtarza. Nić łącząca architektoniczną widzialność 
z niewidzialnością wielkiej tajemnicy krzyża jest subtelna. Ołtarz jest punktem 
spotkania części horyzontalnej (widzialność) z częścią wertykalną (niewi-
dzialność) wielkiego krzyża, który wznosi się jako ianua coeli. Dokonuje się to 
w Chrystusie i przez Chrystusa. Symbolika Ojców zawsze znajduje rozwiąza-
nie w Chrystusie: Chrystus, Najwyższy Kapłan, który przewodniczy zgroma-
dzeniu liturgicznemu i składa ofiarę Bogu, jest widoczny zarówno w ogólnym 
planie budynku kultu, jak i we wszystkich jego elementach, które zbiegają się 
w harmonijną jedność samego budynku.

Chrystus i krzyż w swojej widzialnej formie i symbolicznej wymowie stają się 
natchnieniem dla doskonałego planu budynku kultu chrześcijan. Pamiętajmy 
przy tym, że wraz z Chrystusem do architektury przenikają również Jego staro-
testamentowe prefiguracje, takie jak np. Noe i jego arka czy też Izaak, Jakub 
i Mojżesz, będący zwiastunami tajemnicy Bożej miłości5.

Symbolika patrystyczna świątyni w okresie 
pokoju konstantyńskiego

Wraz z nastaniem pokoju konstantyńskiego wspólnota chrześcijańska rozro-
sła się do nieprzewidzianych rozmiarów. W zakresie budowy kościołów nastąpił 
skok ilościowy. Budynki kultu zaczęły powstawać w przyspieszonym tempie 
wszędzie, we wszystkich prowincjach cesarstwa. Zaistniał pewien rodzaj zapału, 
widoczny jeszcze w następnym stuleciu, do budowania kościołów, które coraz 
bardziej odpowiadałyby potrzebom i coraz doskonalej wyrażałyby istotne treści. 
Choć architektoniczny problem zagospodarowania przestrzeni był rozwiązywa-
ny stosownie do miejsc i dostępnych środków, to jednak z jakościowego punktu 
widzenia w symbolice zachowane zostały elementy poprzednich dwóch stuleci6. 

Wczesnochrześcijańska bazylika – prostokątna nawa (nawy), z transeptem 
i absydą – tworzy obraz krzyża. Transept jest całkowicie nowym elementem 
5	 Tertullianus, Adversus Marcionem 3, 18, 1-7, CCL 1, 531-533.
6	 A. Quacquarelli, I luoghi di culto e il linguaggio simbolico nei primi due secoli cristiani, 

[w:] Saggi patristici, „Quaderni di Vetera Christianorum” 5, Bari 1971, s. 451-483.



23Bazyli Degórski, Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej

w architekturze wczesnochrześcijańskiej. Niezależnie od tego, jak się pojawia, 
należy go postrzegać jako nawę poprzeczną, która przecina nawę główną lub 
nawy podłużne (zawsze nieparzystą liczbę) w kształcie litery T7. Transept ma na 
celu nadanie budynkowi, co jest oczywiste, rangi symbolu krzyża, który spaja 
stworzenie, chroni nas i jest schodami do nieba, jak mówi św. Andrzej z Krety8. 
Architektoniczny plan bazyliki doskonale pasuje do języka chrystologicznego, 
który zajmuje tak wiele miejsca w literaturze patrystycznej. 

Obok typowych form bazylikowych pojawiają się też inne: krzyżowe, kwa-
dratowe, wielokątne i okrągłe. Zawsze są to formy, w których symboliczna 
świadomość odnajduje Chrystusa. Od strony architektonicznej natomiast for-
my te wymykają się wszelkiej klasyfikacji i trudno powiedzieć, która z nich jest 
dominująca. W architekturze wczesnochrześcijańskiej często bowiem mamy do 
czynienia ze zjawiskiem kontaminacji – przejmowania elementów typowych dla 
innych regionów czy tradycji. Budowniczowie i artyści, szukając niestandardo-
wych form ekspresji, sięgają po nie niejako spontanicznie. Ewangelicki teolog 
Gerhard Kittel9, przy wszystkich jego błędach ideologicznych, w tej sprawie 
słusznie zauważył, że tych analogii z innymi tradycjami religijnymi nie można 
analizować zbyt drobiazgowo, aby przypadkiem nie sprowadzić na błędne 
drogi badań czysto chrześcijańskich. Aby tego uniknąć, elementy konstrukcji 
kościołów czerpane przez świat zachodni ze wschodu (i na odwrót) powinny 
byś postrzegane i opracowywane w świetle tekstów biblijnych. Przyjrzyjmy się 
najpierw bliżej kościołom w kształcie krzyża. 

Kontaminacje sprawiają, że mamy tu do czynienia z niezliczoną wprost 
różnorodnością niuansów różnych apsydalnych i anapsydalnych form krzyża. 
Grecki budynek kultu w kształcie krzyża jest ustawiony nie na prostokącie, jak 
to ma miejsce w typowej zachodniej bazylice, lecz na kwadracie, który u pod-
stawy kopuły przybiera prawdziwy wygląd krzyża. Ważne są tutaj: „miara, forma 
i porządek (modus, species, ordo) – podstawowe dobra w rzeczach stworzonych 
przez Boga, czy to w duchu, czy w ciele”10 , jak je określa św. Augustyn. To one 
decydują o chrześcijańskim (bądź niechrześcijańskim) charakterze obiektu. 
Należałoby zebrać wszystkie teksty patrystyczne dotyczące komentarza do 
biblijnego „Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam” (Rdz 1,26), 
aby zrozumieć różnicę, jaka zachodzi między pogańską koncepcją filozoficzną, 
która postrzega człowieka jako mikrokosmos w makrokosmosie, a koncepcją 

7	 P. Testini, Archeologia cristiana, Roma 1958, s. 575-578.
8	 In exaltatione crucis oratio 10, PG 97, 1021.
9	 G. Kittel, Die Religionsgeschichte und das Urchristentum, Gütersloh 1932, s. 9.
10	 Augustinus Hipponensis, De natura boni contra Manichaeos 3, CSEL 25/2, 856: generalia 

bona in rebus a Deo factis, sive in spiritu, sive in corpore.



24 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

chrześcijańską, która uważa świat za stworzony dla człowieka, a człowieka – 
za zrodzonego do wyśpiewywania chwały Bożej. Wyciągnięte ramiona (linia 
pozioma) i proste ciało (linia pionowa) tworzą kwadrat. Oznacza to, że miara 
otwartych ramion człowieka jest równa mierze, jaką ma on od stóp do głowy. 
Ich połączenie tworzy element tak ważny dla pierwszych chrześcijan – krzyż 
w kwadracie. Jest to miara człowieka stworzonego do panowania nad stwo-
rzeniami i do wyśpiewywania Bożej chwały.

Ojcowie Kościoła nawiązują też do krzyża i czworokąta w związku z czterema 
rzekami, które wypływają z raju i nawadniają kościół i górę. Dokumentację 
znajdujemy w strofach poetyckich, np. u Pseudo-Tertuliana: 

Uczcie się wniosków od odwiecznego źródła rzek, które karmi drzewo (podwójna 
łaska owocu dla starca), rozlewa się na ziemię i wiatry ku czterem stronom świata 
i do poszczególnych źródeł płynie jedna barwa i smak. Tak też dzięki przepowiadaniu 
apostolskiemu, z łona Chrystusa rozszerza się Kościół pełen wszelkiej chwały Ojca, 
aby spłukać brud i ożywić martwy zasiew11.

Do wizji Pseudo-Tertuliana nawiązuje wiersz Seduliusza, który obraz rzek 
rozlewających się na cztery strony świata (cruciformiter et quadriformiter) przed-
stawia z płynnością naśladującą płynność wód: „Płynąca nauka przemierzała 
świat tak samo, jak z jednego rajskiego źródła biorą swój początek cztery ogrom-
ne strumienie, których wody rozlewają się po całym świecie”12. Niebiańskie 
Jeruzalem staje się ideałem chrześcijańskiej świątyni. Miasto jest kwadratem, 
a jego długość jest równa jego szerokości, mówi Apokalipsa (21,10-21). Dla 
św. Hieronima liczba cztery „zawsze jest wysławiana, a kwadratowy kamień się 
nie chwieje, nie jest niestabilny i dlatego też w takiej liczbie uwiecznione są 
ewangelie”13.

Święty Augustyn, który umieszcza jako lapis angularis apostołów i proroków 
– żywą duszę każdego budynku, stara się wyjaśnić, dlaczego taka forma jest 
naturalna dla chrześcijanina:

11	 Pseudo Tertullianus, Carmen adversus Marcionitas 2, 38-44, CCL 2, 1428: Discite de fonte 
fluvium manare perennem || qui nutrit lignum (bis seni gratia fructus) || exit et in terram 
ventosque in quattuor orbis || tot fluit in partes fontis color et sapor unus. || Sic et apostolico 
decurrit ecclesia verbo || ex utero Christi, patris omni gloria plena || sordida diluere et sata 
mortua vivificare.

12	 Sedulius, Paschale carmen 3, 172-175, CSEL 10, 77: in reliquum doctrina fluens decurreret 
aevum: || qualiter ex uno Paradisi fonte leguntur || quattuor ingentes procedere cursibus 
amnes, || ex quibus in totum sparguntur flumina mundum.

13	 Hieronymus Stridonensis, In Matthaeum 15, 32, CCL 77, 136: semper in laude ponitur et 
quadrangulus lapis non fluctuat, non est instabilis et ob hanc causam etiam evangelia in eo 
numero consecrata sunt.



25Bazyli Degórski, Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej

Zauważcie podobieństwo do kwadratowego kamienia. Taki powinien być chrześci-
janin. W żadnej pokusie swojej chrześcijanin nie upada; nawet jak jest popychany 
i prawie że powalony nie upada, ponieważ kwadratowy kamień stoi, jakkolwiek go 
obrócisz. Widziano, jak męczennicy upadali, gdy zostali uderzeni; ale co mówi na to 
głos kantyku? A choćby upadł, to nie będzie leżał, bo rękę jego Pan podtrzymuje (Ps 
36 [37],24). Tak więc zachowujcie się jak kwadrat, przygotowani na wszelkie poku-
sy; cokolwiek uderzy, nie obali was. Niech każda sytuacja zastanie Cię stojącym14.

Ojcowie Kościoła, których dawna historiografia kościelna obdarzyła mianem 
alegorystów, w swojej egzegezie często skupiali uwagę na tekstach biblijnych, 
zawierających odniesienia do liczby cztery i kwadratu, co doskonale obrazowało 
liczbę i znaczenie czterech Ewangelii. Święty Hieronim widzi Kościół założony, 
zgodnie z zamysłem Pana, na skale. Ma on cztery krawędzie (rogi) i cztery 
złote pierścienie na wzór starotestamentalnej arki z Wj 25,12, dzięki którym, 
podobnie jak Arka Przymierza (strażnik prawa Pańskiego), jest przenoszony 
przez nieporuszalne drewno – czterech Ewangelistów15. 

Taka wizja Kościoła-instytucji ma odzwierciedlenie w koncepcjach archi-
tektonicznych kościoła-świątyni. Kwadratowe budynki kultu znajdują się 
wszędzie: w Syrii, Anatolii, Syrakuzach, Apulii itd. Istnieją również kwadra-
towe baptysteria, jak np. w Syrii, na Majorce, w Kartaginie. W quadriporticus 
zaopatrzona była świątynia Tyru opisana nam przez Euzebiusza16. Tworzył go 
czworokąt opierający się z każdej strony na kolumnach. Także Paulin z Noli, 
opisując atrium pierwszej Konstantyńskiej Bazyliki na Watykanie, wspomina 
o czterech kolumnach, na których wspierała się kopuła ocieniająca fontan-
nę i z emfazą (zainspirowany być może Łk 24,32, gdzie uczniowie z Emaus 
mówią do siebie o sercach pałającym pod wpływem słów Jezusa, co można 
by odnieść do znaczenia czterech Ewangelii) nadaje tym czterem kolumnom 
wartość symboliczną, mówiąc, że „otacza wytryskające wody czterema ko-
lumnami nie bez mistycznego sensu”17. Tego typu wejście do świątyni było dla 

14	 Augustinus Hipponensis, Enarrationes in Psalmos 86, 3, CCL 39, 1201: „Adtendite si-
militudinem quadrati lapidis || similis debet esse christianus. ||·In omni tentatione sua 
christianus non cadit || etsi impellitur et quasi vertitur non cadit·|| nam quadratum 
lapidem quacumque verteris stat. || Cadere visi sunt martyres cum percuterentur; || 
sed quid dixit quaedam vox cantici? || Cum ceciderit iustus non conturbabitur; || 
quoniam Dominus confirmat manum eius (Ps 36, 24). || Sic ergo conquadramini ad 
omnes tentationes parati; || quidquid impulerit non vos evertat. || Stantem te inveniat 
omnis·casus”.

15	 Hieronymus Stridonensis, In Matthaeum: Praefatio, CCL 77, 2. Por. Augustinus Hip-
ponensis, Quaestiones in Heptateuchum 104 Ex., CCL 33, 120-121.

16	 Eusebius Caesariensis, Historia Ecclesiastica 10, 4, 39, Roma 1964, s. 753.
17	 Paulinus Nolanus, Epistula 13, 13, CSEL 29, 95: „non sine mystica specie quattuor colum-

nis salientes aquas ambiens”, ŹMT 82, s. 111. Por. także B. Degórski, Uczta dla biedaków 



26 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

niego znakiem całej zbawczej tajemnicy działającej w Kościele: „Taka ozdoba 
przystoi wejściu do kościoła – pisze – by dokonujące się wewnątrz misterium 
zbawienia zaznaczało się z zewnątrz okazałą budowlą”18.

Kościół jako statek a budowa świątyni. 
Kwadrat, krzyż, ośmiokąt

Metafora to środek stylistyczny bardzo ekspresywny. Przechodząc od właści-
wego znaczenia słowa do przenośnego, rozwija przed oczami obserwatora, słu-
chacza czy czytelnika bardzo wymowny obraz. Tak też ma się sprawa z obrazem 
statku wykorzystanym jako symbol Kościoła. Wpisuje się on w obraz bardzo 
charakterystyczny dla epoki. W starożytnym świecie najczęściej używanym, ale 
jednocześnie najniebezpieczniejszym środkiem transportu był statek. Podróż 
morska budziła wiele obaw. W prozie i poezji zachowały się liczne teksty auto-
rów pogańskich i chrześcijańskich, odzwierciedlające związane z tym emocje. 
Żegluga spontanicznie kojarzona była z życiem. Niebezpieczeństwa życia są 
bowiem podobne do niebezpieczeństw morza – tu i tam trzeba umieć żeglować. 

Choć mamy do czynienia z katachrezą, nikt nie ma wątpliwości, że obraz że-
glowania faktycznie może odzwierciedlać w jakiś sposób różne koleje ludzkiego 
życia, w którym, podobnie jak na morzu, trzeba pokonywać przeciwności świata, 
co zauważył m.in. Hypatiusz19. Doszukano się też analogii pomiędzy statkiem 
zdolnym pokonać przestrzeń morza (zbudowanym z drewna, co nie jest bez 
znaczenia) a Krzyżem, będącym drewnem, które pozwala nam przeprawić się 
przez morze życia20. Tertulian utożsamia Kościół ze statkiem, który na morzu, 
czyli w świecie jest miotany falami, czyli prześladowaniami i pokusami21. Cyprian 
widzi siebie w łonie swojego Episkopatu jako pilota arki, poza którą nie jest 
możliwe zbawienie. Dla niego bowiem nikt nie może być zbawiony, kto nie 
jest ochrzczony w Kościele, który opiera się na jedności sakramentu Pana jednej 

w Konstantyńskiej Bazylice św. Piotra w Rzymie na podstawie Listu św. Pammachiusza, 
„Dissertationes Paulinorum” 27 (2018), s. 26-27.

18	 Paulinus Nolanus, Epistula 13, 13, CSEL 29, 95: „decet ingressum ecclesiae talis ornatus 
|| ut quod intus mysterio salutari geritur || spectabili pro foribus opere signetur”, ŻMT 
82, s. 111.

19	 Callinicus, Vita Hypatii 36, 8, SCh 177, 226.
20	 Augustinus Hipponensis, Tractatus in Iohannem 2, 2, CCL 36, 12: „Instituit lignum quo 

mare transeamus. Nemo enim potest transire mare huius saeculi, nisi cruce Christi 
portatus”.

21	 Tertullianus Carthaginensis, De baptismo 12, 7, CCL 1, 288: „id est in saeculo, fluctibus 
id est persecutionibus et temptationibus inquietetur”.



27Bazyli Degórski, Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej

arki22. Dla Grzegorza Wielkiego sternik musi mocno trzymać ster, zarówno po 
to, aby kierować statkiem po falach, jak i przeciwstawiać się bocznym wiatrom23. 

Głównym jednak powodem przyrównania Kościoła do statku była nie tyle 
konieczność pokonywania życiowych trudności, ile utożsamienie go z arką 
Noego. Widać tu, jak starotestamentalne sceny wpłynęły na formację duchową 
chrześcijanina i jak jednolitą tworzą kanwę. Nie są one od siebie oderwane, 
ale stanowią jedną wizję – historię zbawienia. Brzmi to znowu jak katachreza, 
językowe nadużycie, ale jest to starodawne wyrażenie, znane z tekstów pa-
trystycznych i innych, a ze względu na jego duchową zwartość nie jest łatwo 
zastąpić go innym.

Uzasadnienie przyrównania Kościoła do arki, której budowę nakazał sam 
Bóg (Rdz 6,14), znajdujemy już u św. Piotra. Widzi on w wodzie, po której 
pływała arka z Noem, jego żoną, synami i synowymi, w sumie ośmioma oso-
bami, figurę chrztu (1 P 3,20-21). Do występującej tu liczby „osiem” za chwilę 
wrócimy, najpierw jednak wypada zauważyć, że obraz arki wykorzystywany 
był przez Ojców Kościoła w różny sposób i różne aspekty tego podobieństwa 
podkreślano. Obrazy wiązały się ze sobą, uzupełniały i wzmagały siłę działania 
symbolu. Arka, podobnie jak Jerozolima, staje się metaforą, przeniesieniem 
obrazów świata ziemskiego do królestwa niebieskiego. Dla Justyna, tak jak 
ludzkość została kiedyś zbawiona w arce, tak teraz Chrystus zbawia nowy ród 
wierzących24. 

Także w interpretacji symbolu arki miały swoje znaczenie liczby. Nie cho-
dziło jednak o wymiary arki opisane w Rdz 6,14. To nie proporcje były ważne, 
lecz kształt, który miał być symbolem. Niemniej jednak w Apamei w Syrii, 
gdzie według tradycji spoczywała arka, sztuka figuratywna nie omieszkała jej 
przypomnieć25.

Augustyn kojarzy przybytek i świątynię z arką ze względu na jej kwadratowy 
kształt; nie tyle ze względu na cztery równe boki i cztery kąty proste, ale ze 
względu na to, co przedstawiał kwadrat: stabilność. Arka Noego w NT jest 
figurą Kościoła, ponieważ została uformowana z kwadratu: „bo nie na próżno 

22	 Cyprianus Carthaginensis, Epistula 74, 11, CSEL 3, 2, 809: „quae ad arcae unius sacra-
mentum dominica unitate fundata est”.

23	 Gregorius Magnus, Regula Pastoralis 3, 32, 90, PL 77, 114.
24	 Iustinus, Dialogus cum Tryphone Iudaeo 138, 2, [w:] G. Archambault (red.), Justin. Dia-

logue avec Tryphon. Texte grec, traduction française, introduction, notes et index, Textes et 
documents pour l’étude historique du christianisme 8, t. 2, Paris 1909, s. 296.

25	 H. Leclercq, Apamée, [w:] Dictionnaire d’Archéologie Chrétienne et de Liturgie, t. 1, Paris 
1907, kol. 2504-2507.



28 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

też arka Noego była zbudowana z drewna o kształcie kwadratu, skoro stanowiła 
figurę Kościoła”26.

Także w przypadku ośmiokąta mamy do czynienia z numerologią, która nie 
czerpie swoich obrazów z flexio digitorum, ale z innych elementów biblijnych. 
Kwadrat należy odnosić do czterech, zaś ośmiokąt do ośmiu, i jest to oczywiste. 
Liczba osiem przypomina o zmartwychwstaniu Chrystusa w niedzielę, ósmego 
dnia po szabacie, co św. Augustyn tak wyjaśnia: 

Dlatego także nasz Pan położył swą pieczęć na swoim dniu, to znaczy na trzecim 
dniu po męce. W porządku tygodniowym jest to jednak dzień ósmy, przypadający 
po siódmym, czyli po szabacie, a więc w pierwszym dniu tygodnia27. 

Ósemka staje się symbolem nowych narodzin chrzcielnych i życia wiecznego, 
które rozpoczyna się w wodzie i ma swoje wypełnienie w wizji uszczęśliwiają-
cej. Ogdoada (ósmy dzień)28, historycznie poprzedzona starotestamentalnym 
obrzezaniem, które miało miejsce ósmego dnia po urodzeniu, obrazuje chrzest 
– sakrament duchowego obrzezania, które włącza w śmierć i zmartwychwstanie 
Chrystusa29. Chodzi tu o augustiańską „wieczną szczęśliwość, która zaczyna 
się od ósmego (dnia)”30. Według Klemensa Aleksandryjskiego wywyższenie 
chrześcijanina mocą chrztu jest tajemnicą ósemki. Dla niego ludzie czystego 
serca to ci, którzy nie pozostają w septenarium, ale przez uczynki jednoczące 
z Bogiem wznieśli się wyżej – do dziedzictwa dobra, do ósemki, do nieskoń-
czonej kontemplacji31. Tajemnica Chrystusa dla Cyryla Aleksandryjskiego jest 
symbolizowana przez ogdoadę32. 

26	 Augustinus Hipponensis, Enarrationes in Psalmos 86, 3, CCL 39, 1201: „non enim frustra 
etiam de lignis quadratis aedificata est arca Noe, quae nihilominus figuram gestabat 
ecclesiae”.

27	 Augustinus Hipponensis, Sermo 8 in octava Paschali 4, PL 46, 841: „ideo etiam Dominus 
diem in sua resurrectione signavit, qui post diem passionis eius tertius, in numero autem 
dierum post sabbatum octavus est, idemque primus”.

28	 Por. A. Quacquarelli, L’ogdoade patristica e suoi riflessi nella liturgia e nei monumenti, 
„Quaderni di Vetera Christianorum” 7, Bari 1973.

29	 Por. B. Degórski, Chrzest w Traktatach Wielkanocnych św. Gaudentego z Brescji, „Vox 
Patrum” 32 (2012), s. 103-113; J. Słomka, Wczesnochrześcijańskie nazwy chrztu, Katowice 
2009, s. 174.

30	 Augustinus Hipponensis, Epistula 55, 9, 17: „sempiterna beatitudo quae excipitur ab 
octavo”; por. także Hilarius Pictaviensis, Tractatus super Psalmos 14, CSEL 22, 12: „In 
octavum numerum per octavos versus secundum Hebraeos singularum litterarum initia 
collecta sunt; sed et ipsa virtus psalmi sacramentum ogdoadis edocet”.

31	 Augustinus Hipponensis, Epistula 55, 9, 17, CSEL 34, 188.
32	 Clemens Alexandrinus, Stromata 6, 13, 107, 2-3, GCS 52, 485.



29Bazyli Degórski, Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej

Piękne wyrażenia związane z ósemką są przeznaczone dla katechumenów33. 
Nic więc dziwnego, że plan ośmiokąta staje się widoczny w baptysteriach. 
Już sam widok budynku ma wzbudzać obraz zwracający myśl ku królestwu 
niebieskiemu. W praktyce spotykamy najróżniejsze jego formy, wciąż jeszcze 
bez symbolicznych kontaminacji. Mamy więc czysty ośmiokąt; kwadrat na 
zewnątrz, a ośmiokąt wewnątrz; ośmiokąt na zewnątrz z okrągłym wnętrzem; 
dziesięciokąt na zewnątrz, a ośmiokąt w środku; krzyż na zewnątrz, zaś ośmio-
kąt w środku34. 

Oprócz baptysteriów mamy ośmiokątne martyria35, a także kościoły o takim 
kształcie, np. w Armenii, Rawennie czy Akwizgranie. Nie brakuje złożonych 
planów z krzyżem i ośmiokątem, gdzie te dwa symbole przecinają się. O takim 
właśnie oratorium pisze do Amfilochiusza Grzegorz z Nyssy, który widział, 
jak ten budynek wznoszono36. Kościół w kształcie krzyża na planie ośmiokąta 
zwieńczony kopułą stał się powszechny. W Kalat-Seman w Syrii, sanktuarium 
św. Szymona Słupnika (cieszącego się na Wschodzie szczególnie wielką czcią) 
charakteryzuje się zestawieniem trzech naw z ośmiokątem.

Okrągły budynek świątyni. Znaczenie Księgi 
Ezechiela dla symboliki sakralnej

Symbolem mającym duży wpływ na budownictwo sakralne był też okrąg. 
Przypominał on niebiosa zarówno poganom, jak i chrześcijanom. Okrągły bu-
dynek był uważany przez starożytnych za najwyższy wyraz harmonijnych praw 
rządzących wszechświatem i najbardziej odpowiedni do zobrazowania boskości: 
Boga – centrum, do którego wszystko się odnosi. Okrągłe budynki, szeroko 
wykorzystujące sklepienia i kopuły, znane są już w starożytnej „architekturze 
klasycznej”. Niektóre z nich osiągają imponujące rozmiary, jak np. Rzymski 
Panteon czy Trofeum z La Turbie w Prowansji. Według Rutyliusza Namacjana 
ich wielkość jednoczy człowieka z niebem: „Dzięki twoim świątyniom nie je-
steśmy daleko od nieba”37. Jest to topos, który powraca u innych pogańskich 

33	 Por. B. Degórski, Katechezy przedchrzcielne Nicetasa z Remezjany, „Vox Patrum” 10 (1990) 
s. 107-112.

34	 Cyrillus Alexandrinus, Glaphyra in Exodum 2, [w:] idem, Glaphyra in Pentateuchum, PG 
69, 441.

35	 P. Verzone, Il martyrium ottagono a Hierapolis in Frigia, „Palladio” 10 (1960), s. 1-20; 
A. Khatchatrian, Les baptistères paléochrétiens, Paris 1962, passim.

36	 Gregorius Nyssenus, Ep. 25, PG 46, 1093-1100.
37	 Claudius Rutilius Namatianus, De reditu suo 1, 50: „Non procul a coelo per tua templa 

sumus”.



30 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

autorów, takich jak Marcjalis: „blisko jego nieba jaśnieją świątynie”38 i Klau-
dian: „a świątynie zrównały się z obłokami”39.

Dla Dionizego Areopagity40 okrąg niebios jest symbolem boskiej miłości. 
Mądrość mówi, że była obecna, gdy Pan uporządkował niebiosa i nakreślił koło 
na powierzchni otchłani (Prz 8,27)41. W egzegezie koło połączone z czterema 
obliczami przedstawia Pismo Święte42. Takie symboliczne koła spotykamy 
w wizji Ezechiela (Ez 1,15 nn.; 10,9-17). Księga Ezechiela ma wielkie znaczenie 
dla wczesnego chrześcijaństwa: dotyczy upadku Jerozolimy. Zawiera też zapo-
wiedź nowego przymierza i przyszłego królestwa mesjańskiego oraz wizję nowej 
świątyni z drobiazgowym opisem poszczególnych jej składników. Nas intere-
sują przede wszystkim koła, występujące w wizji boskiego rydwanu, od której 
zaczyna się księga. Widzimy tam cztery istoty o postaci człowieka, z których 
każda ma cztery twarze i cztery skrzydła. W egzegezie patrystycznej zapowiadają 
one Ewangelie, które rozprzestrzeniają się na cały świat i zmierzają ku górze43. 
U boku każdej z tych istot Ezechiel widzi koło lśniące jak szlachetny kamień. 
Cztery istoty poruszały się, chodząc i unosząc się, a wraz z nimi poruszały się 
koła – zawsze w tym samym kierunku, co sprawiało wrażenie, że był tylko jeden 
ruch okrężny. Hieronim44 kładzie nacisk na ten ruch, który miał ducha życia. 
Cztery Ewangelie tworzą jedność, która obejmuje cały świat w swoim ogrom-
nym ruchu kołowym. Mamy więc symbolikę czwórki i koła, która wzbogaca 
nowymi obrazami patrystyczną literaturę i sztukę. Odnieśliśmy się tu do św. 
Hieronima. Możemy też odnieść się do św. Grzegorza Wielkiego, który przed-
stawia odmienną egzegezę. Widzi on bowiem Pismo Święte w centrum koła 
– in medio rotae i wyjaśnia znaczenie koła (a raczej kół, które w Ez 1,16 „były 
wykonane tak, że jedno koło było w drugim”) jako alegorię Starego i Nowego 
Testamentu, gdzie ST ukrywa w sobie NT45.

Wiele metafor musi zostać jeszcze rozwikłanych, aby zrozumieć tajem-
nicę i rozwój sztuki chrześcijańsko-starożytnej. Niektóre, takie jak statek, 
są bardziej rozbudowane; inne natomiast bardziej zwarte. Do tych drugich 

38	 Marcus Valerius Matialis, Epigrammaton 10, 51, 14: „nitent coelo proxima templa suo”.
39	 Claudius Claudianus, De Consulatu Stilichonis 3, 67: „aequataque templa nubibus”.
40	 Pseudo Dionysius Areopagita, De Divinis nominibus 4, 4, PG 3, 697-700.
41	 Prz 8,27 Vlg: „Gdy według dokładnego prawa kołem otaczał głębiny”.
42	 Gregorius Magnus, Homiliae in Hiezechielem 6, 12, CCL 142, 73-74.
43	 Hieronymus Stridonensis, In Hiezechielem l, 1, 8b-91, CCL 75, 14-15: „semper ad altiora 

procedunt”.
44	 Hieronymus Stridonensis, Homiliae in Hiezechielem 1, 1, 15-21, CCL 142, 19-21.
45	 Gregorius Magnus, Homiliae in Hiezechielem 6, 14-15, CCL 142, 75-77.



31Bazyli Degórski, Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej

należy Jerozolima – miasto, które oznacza nadzieję na królestwo niebieskie46. 
Jerozolima, prawdziwe mieszkanie, wieczny ideał, jest metaforą metafor, jak 
śpiewano w hymnie przy poświęceniu kościoła: Caelestis urbs Ierusalem, bea
ta pacis visio47. Jerozolima była niszczona za panowania Nabuchodonozora, 
Antiocha IV, Pompejusza i cesarza Tytusa, co jednak nie miało wpływu na jej 
metaforyczne znaczenie. Gatunek apokaliptyczny zawsze zawierał obrazy miasta 
idealnego. Jednak spośród gatunku apokaliptycznego to św. Jan, opisując w naj-
drobniejszych szczegółach niebiańską Jerozolimę (Ap 21-22), wywarł wpływ 
na sztukę figuratywną. Zatrzymując się przed budynkiem kultowym z epoki 
paleochrześcijańskiej – składającym się z różnorodnych i nieraz oryginalnych 
elementów, które trudno zrozumieć i wytłumaczyć (nawet pomijając nadbudo-
wy późniejszych wieków i nie zawsze racjonalnie prowadzone wykopaliska) nie 
możemy zapominać o motywach Apokalipsy, które mogą być pouczające. Na 
przykład w przypadku bazyliki św. Szczepana na wzgórzu Celio, która później 
przyjęła nazwę S. Stefano Rotondo ze względu na swój okrągły kształt, ważne są 
niektóre spostrzeżenia Sandora Ritza48. Zastosowana tam religijna pedagogika 
symbolizmu służyć miała temu, by ci którzy do kościoła weszli, natychmiast 
nawiązywali kontakt z Chrystusem.

Tutaj znów wspomnieć trzeba o numerologii, która dla świata klasyczno- 
-pogańskiego stanowiła fundament przy ustalaniu wymiarów i kształtów 
świątyń, a nawet całych miast. Kombinacje cyfr – wyrażane za pomocą flexio 
digitorum, czyli odpowiednich gestów i układów palców oraz rąk, której to sztuki 
uczono w szkołach retoryki – odgrywały w chrześcijańskiej numerologii wielką 
rolę i wraz z symbolami pochodzącymi ze Starego Testamentu wytworzyły orygi-
nalną symbolikę w egzegezie Nowego Testamentu49. Nie zrozumiemy znaczenia 
okrągłego planu kościołów i baptysteriów, jeśli nie odniesiemy się do liczby 
„sto” z ewangelicznych przypowieści o siewcy i o zagubionej owcy. Liczba „sto” 
była wskazywana na prawej dłoni palcem wskazującym tworzącym okrąg. Był 
to symbol najwyższej doskonałości, usankcjonowany przez dwie przypowieści 

46	 O. Rousseau, Quelques textes patristiques sur la Jérusalem céleste, „La vie spirituelle” 
86 (1952), s. 378-388.

47	 J. Connelly, Hymns of the roman liturgy, London 1957, s. 158.
48	 S. Ritz, La nuova Gerusalemme dell’Apocalisse e Santo Stefano Rotondo, Roma 1967; idem, 

Le città celesti dei primi cristiani: quella dell’Apocalisse secondo Eusebio, e quella del Monte 
Celio in Roma, Roma 1971.

49	 A. Quacquarelli, Ai margini dell’actio: la loquela digitorum, „Vetera Christianorum” 7 (1970) 
s. 199-224.



32 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Chrystusa. Aby zaznaczyć niebiańską chwałę męczenników i dziewic, zwykło 
się mówić, że osiągnęli oni „sto”50. 

Formy okrągłych budynków kultowych są tak liczne, jak symboliczne obrazy, 
z których się wywodzą. Okrąg, trójkąt, kwadrat to figury geometryczne, którymi 
sztuka posługuje się powszechnie. Mają one znaczenie religijne i kosmiczne. 
Podobnie jak w poezji, w architekturze istnieje ars combinatoria, w której 
jeden obraz przenika inny, rodząc jeszcze inne. W chrześcijaństwie figury geo-
metryczne łączą się, tworząc symbolikę odnoszącą się do Chrystusa i krzyża. 
Kombinacją krzyża i centralnej figury jest trójkoncha. W planie centralnym 
spotykamy też inne wzory jak kwadrat, ośmiokąt, półkole czy sześciokąt. Na-
leży je jednak badać pojedynczo i zawsze w kontekście wiary chrześcijańskiej. 
Charakter tych symbolicznych elementów w odniesieniu do kultu słońca 
i ognia w cywilizacjach starożytnych jest bowiem zupełnie inny. Twierdzenia 
o synkretyzmie religijnym nigdy nie wyjaśnią symboliki chrześcijańskiej. Choćby 
z tego powodu, że w układzie chrześcijańskich budynków kultowych dominuje 
zawsze krzyż. Występuje on zarówno w połączeniu z kwadratem, jak i z kołem. 
Wspomniany już kościół S. Stefano Rotondo, zbudowany za czasów papieża 
Symplicjusza (468-483), ma plan okrągły z greckim krzyżem wpisanym w pier-
ścieniową nawę. Okrągłe budynki kultowe budowano wszędzie. Wszystkie one 
posiadają charakterystyczne elementy, takie jak kopuła czy łuk. Kopuła, mająca 
być symbolem sklepienia niebieskiego, w Anastasis w Jerozolimie była otwarta 
w środku, aby upamiętnić wniebowstąpienie, będące przypieczętowaniem zmar-
twychwstania (ἀνάστασις). Łuk triumfalny na końcu nawy jest też związany 
z „setką” z przypowieści o siewcy i zagubionej owcy. Miał on wskazywać na 
wejście do królestwa niebieskiego. Łuk triumfalny znany jest od starożytności, 
jednak jego znaczenie tutaj jest wczesnochrześcijańskie. Nie jest on istotny dla 
konstrukcji i jest czasami pokryty kompozycjami mozaikowymi, dotyczącymi 
tematów biblijnych. Łuki wzbudziły wiele wyobrażeń u starożytnych autorów. 
Augustyn wspomina, że widział łuk w Kartaginie, który wyróżniał się dosko-
nałą harmonią. Wywarł on na nim tak wielkie wrażenie, że napisał: to, co jest 
dostarczane umysłowi przez oczy i przekazywane do pamięci, tworzy obrazowy 
widok51, zgodnie z zasadą, że od widzialnego przechodzimy do niewidzialnego. 
Wszystko bowiem, co widzimy, z oczu przechodzi do pamięci w postaci obrazu.

50	 A. Quacquarelli, Il triplice frutto della vita cristiana: 100, 60, 30 (Mt. 11, 8 nelle diverse 
interpretazioni), Roma 1953.

51	 Augustinus Hipponensis, De Trinitate 9, 6, 11, CCL 50, 303: „res quaedam menti nuntiata 
per oculos memoriaeque transfusa imaginarium conspectum facit”.



33Bazyli Degórski, Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej

Zakończenie
Ojcowie zdawali sobie sprawę z tego, jak zapisany w pamięci obraz inter-

pretuje istotę rzeczywistości52. Źródła literackie często pozwalają „odnaleźć 
się” w zabytku, zrozumieć znaczenie jego kształtów, wymowę rozmieszczenia 
poszczególnych składników architektonicznych, sens zastosowanych zdo-
bień itd. Są bardziej czytelne niż zabytki, które bardzo rzadko zachowały się 
w swojej pierwotnej postaci. Tak jest np. w przypadku kościoła św. Szczepana 
w Konstantynopolu, opisanego w dwóch utworach poetyckich Pawła Silen-
cjariusza († ok. 575-580); bazyliki Świętych Apostołów z tego samego miasta, 
uwiecznionej w wierszach Konstantyna z Rodos (X wiek); kościołów Gazy 
w Palestynie ze zdobiącymi je malowidłami, o których mówi retoryk Korycjusz 
z Gazy (VI wiek), uczeń i następca Prokopiusza z Gazy. 

Dla zrozumienia symboliki zabytków architektonicznych należy też brać pod 
uwagę źródła liturgiczne, a także eklezjologię53. Musimy bowiem pamiętać, że 
język starożytnego chrześcijaństwa odznaczał się jednością, która wywodziła 
się z harmonii postawy wewnętrznej z zewnętrzną oraz z nieustannego kon-
frontowania ich z nadrzędną Prawdą, jaką jest Bóg. Chciałoby się tu zacytować 
św. Augustyna: „I tak oceniamy te cielesne rzeczy zgodnie z wieczną prawdą, 
którą postrzega intuicja rozumnej duszy”54.

Jedność tę widać w budynku sakralnym już na pierwszy rzut oka. Tworzy on 
całość ze swoim otoczeniem i ze wszystkim, co zawiera w sobie i swoim wnętrzu: 
drzwi, kolumny, ołtarze, cyborium, ambony, rzeźby, obrazy itp. Podobnie jak 
niełatwo jest zrekonstruować warstwy historyczne budowli, tak też trudno jest 
ustalić rozwój obrazów, jakie wzbudzały i wzbudzają jej symboliczne elementy. 
Wciąż trzeba brać pod uwagę fakt, że choć mamy do czynienia z całością, w któ-
rej wszystkie elementy stanowią jedność, to w tej jedności znalazły zastosowanie 
najróżniejsze środki wyrazu. Jest tu amplifikacja i jest redukcja; jest paralelizm 
i jest antyteza; jest elipsa; jest syllepsis; jest enallage itd. Istnieje wiele kombi-
nacji, które się przeplatają, podobnie jak obrazy wyłaniające się z compositio 
verborum prozy artystycznej. Niestety, nie potrafimy dzisiaj zrozumieć wielu 
symboli, których duchowy wymiar był jasny dla starożytnych. 

52	 Augustinus Hipponensis, De Trinitate 9, 6, 11, CCL 50, 303.
53	 A. Dupont-Sommer, Une hymne syriaque sur la cathédrale d’Edesse, „Cahiers Archéologi-

ques” 2 (1947), s. 29-39; A. Grabar, Le témoignage d’une hymne syriaque sur l’architecture 
de la cathédrale d’Edesse au VIe siècle et sur La symbolique de l’édifice chrétien, „Cahiers 
Archéologiques” 2 (1947), s. 41-67.

54	 Augustinus Hipponensis, De Trinitate 9, 6, 11, CCL 50, 303: „Itaque de istis secundum 
illam iudicamus, et illam cernimus rationalis mentis intuitu”.



34 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Słowa kluczowe: starożytne chrześcijańskie budownictwo sakralne, symbolizm, 
retoryka, numerologia, flexio et loquela digitorum.

Bibliografia:
Źródła

1.	Andreas Cretensis, In exaltatione crucis oratio, PG 97, 1017-1036.
2.	Augustinus Hipponensis, De natura boni contra Manichaeos, CSEL 25/2, 853-889.
3.	Augustinus Hipponensis, De Trinitate, CCL 50-50A.
4.	Augustinus Hipponensis, Enarrationes in Psalmos, CCL 38-40.
5.	Augustinus Hipponensis, Epistulae, CSEL 34/1-2; CSEL 44; CSEL 57-58.
6.	Augustinus Hipponensis, Quaestiones in Heptateuchum, CCL 33, 381-465. 
7.	Augustinus Hipponensis, Sermones, PL 38-39; CCL 41.
8.	Augustinus Hipponensis, Tractatus in Iohannem, CCL 36.
9.	Callinicus, Vita Hypatii, SCh 177.

10.	Claudius Claudianus, De Consulatu Stilichonis, [w:] Claudian, Panegyric on Probinus 
and Olybrius. Against Rufinus 1 and 2. War against Gildo. Against Eutropius 1 and 
2. Fescennine Verses on the Marriage of Honorius. Epithalamium of Honorius and 
Maria. Panegyrics on the Third and Fourth Consulships of Honorius. Panegyric on the 
Consulship of Manlius. On Stilicho’s Consulship 1, red. M. Platnauer, Cambridge 
MA 1922.

11.	Claudius Rutilius Namatianus, De reditu suo, [w:] Cl. Rutilius Namatianus. Édition 
critique accompagnée d’une traduction française, red. E. Vessereau, Parigi 1904.

12.	Clemens Alexandrinus, Stromata, PG 8, 685 – 9, 602; SCh 30; SCh 38; GCS 52 
(15); GCS 172, 3-102 et 231-234.

13.	Cyprianus Carthaginensis, Epistulae, CSEL 3/2.
14.	Cyrillus Alexandrinus, Glaphyra in Pentateuchum, PG 69, 13-678.
15.	Eusebius Caesariensis, Historia Ecclesiastica, PG 20, 45-906; GCS 9/1-2.
16.	Gregorius Magnus, Homiliae in Hiezechielem, CCL 142.
17.	Gregorius Magnus, Regula Pastoralis, PL 77; SCh 381-382. 
18.	Gregorius Nyssenus, Epistulae, PG 46, 1093-1100.
19.	Hieronymus Stridonensis, Commentarii in Ezechielem, CCL 75.
20.	Hieronymus Stridonensis, In Matthaeum, CCL 77.
21.	Hilarius Pictaviensis, Tractatus super Psalmos, CSEL 22. 
22.	Iohannes Cassianus, Conlationes Patrum, SCh 42; 54; 64.
23.	Iustinus, Dialogus cum Tryphone Iudaeo, [w:] G. Archambault (ed.), Justin, Dialogue 

avec Tryphon. Texte grec, traduction française, introduction, notes et index, Textes et 
documents pour l’étude historique du christianisme 8, t. 1-2, Paris 1909.

24.	Marcus Valerius Martialis, Epigrammaton, [w:] D.R.S. Bailey (ed.), M. Valerii 
Martialis epigrammata, Stuttgart 1990.

25.	Paulinus Nolanus, Epistulae, CSEL 29, 1-425, tł. M. Wysocki et alii, Paulin z Noli, 
Listy, ŹMT 82, Kraków 2019.

26.	Pontificale Romanum a Benedicto XIV et Leone XII Pont. Max. recognitum et casti-
gatum, Ratisbonae 1891.



35Bazyli Degórski, Uwagi dotyczące miejsc kultu w okresie starożytności chrześcijańskiej

27.	Pseudo Dionysius Areopagita, De Divinis nominibus, PG 3, 585-597, 636-652, 
680-684, 693-736, 816-825, 856-857, 865-873, 889-897, 909-917, 936-940, 
948-956, 969-972, 977-984.

28.	Pseudo Tertullianus, Carmen adversus Marcionitas, CCL 2, 1421-1454.
29.	Sedulius, Paschale carmen, CSEL 10, 1-154.
30.	Tertullianus Carthaginensis, De baptismo, CCL 1, 277-295.
31.	Tertullianus Carthaginensis, De resurrectione mortuorum, CCL 2, 921-1012. 
32.	Tertullianus Carthaginensis, Adversus Marcionem, CCL 1, 441-726.

Opracowania
1.	Connelly J., Hymns of the roman liturgy, London 1957.
2.	Degórski B., Katechezy przedchrzcielne Nicetasa z Remezjany, „Vox Patrum” 

10 (1990), s. 107-112.
3.	Degórski B., Chrzest w Traktatach Wielkanocnych św. Gaudentego z Brescji, „Vox 

Patrum” 32 (2012), s. 103-113.
4.	Degórski B., Uczta dla biedaków w Konstantyńskiej Bazylice św. Piotra w Rzymie na 

podstawie Listu św. Pammachiusza, „Dissertationes Paulinorum” 27 (2018), s. 5-35.
5.	Dupont-Sommer A., Une hymne syriaque sur la cathédrale d’Edesse, „Cahiers Ar-

chéologiques” 2 (1947), s. 29-39.
6.	Grabar A., Le témoignage d’une hymne syriaque sur l’architecture de la cathédrale 

d’Edesse au VIe siècle et sur La symbolique de l’édifice chrétien, „Cahiers Archéolo-
giques” 2 (1947), s. 41-67.

7.	Khatchatrian A., Les baptistères paléochrétiens, Paris 1962.
8.	Kittel G., Die Religionsgeschichte und das Urchristentum, Gütersloh 1932.
9.	Leclercq H., Apamée, [w:] Dictionnaire d’Archéologie Chrétienne et de Liturgie, t. 1, 

Paris 1907, kol. 2504-2507.
10.	Quacquarelli A., Il triplice frutto della vita cristiana: 100, 60, 30 (Mt. 11,8 nelle 

diverse interpretazioni), Roma 1953.
11.	Quacquarelli A., Ai margini dell’actio: la loquela digitorum, „Vetera Christianorum” 

7 (1970), s. 199-224.
12.	Quacquarelli A., I luoghi di culto e il linguaggio simbolico nei primi due secoli cristiani, 

[w:] Saggi patristici, „Quaderni di Vetera Christianorum” 5, Bari 1971.
13.	Quacquarelli A., L’ogdoade patristica e suoi riflessi nella liturgia e nei monumenti, 

„Quaderni di Vetera Christianorum” 7, Bari 1973.
14.	Ritz S., La nuova Gerusalemme dell’Apocalisse e Santo Stefano Rotondo, Roma 1967. 
15.	Ritz S., Le città celesti dei primi cristiani: quella dell’Apocalisse secondo Eusebio, e quella 

del Monte Celio in Roma, Roma 1971.
16.	Rousseau O., Quelques textes patristiques sur la Jérusalem céleste, „La vie spirituelle” 

86 (1952), s. 378-388.
17.	Słomka J., Wczesnochrześcijańskie nazwy chrztu, Katowice 2009.
18.	Testini P., Archeologia cristiana, Roma 1958.
19.	Verzone P., Il martyrium ottagono a Hierapolis in Frigia, „Palladio” 10 (1960), s. 1-20.



Tomasz Andrzej Grądzki
Istituto Liturgia Pastorale, Padova
DOI: 10.15290/std.2023.09.03

MATER MISERICORDIAE 
UN CONFRONTO FRA QUATTRO COLLETTE

MATER MISERICORDIAE. A COMPARISON 
BETWEEN FOUR COLLECTS

The purpose of this article is to examine the content of the four collects in 
which the Mother of God is called by the title of the “Mother or Queen of Mercy”. 
Every prayer – more or less evidently – refers to the virtue of Mercy. However, 
Mercy is an attribute of God. For this reason it is important to discover the 
dynamic that allows this divine characteristic to be attributed to Mary. Finally, 
the way in which the Holy Virgin refers us to God – the only source of Mercy 
– will be presented through the similarities and differences between them.

Key words: Mother of Mercy, Queen of Mercy, collect, Macerata, Vilnius.

Introduzione
Durante il Giubileo straordinario della misericordia, Papa Francesco ha 

ricordato che la misericordia è il primo attributo di Dio, proprio perché il 
suo nome è il Misericordioso1. Le parole semplici e dirette del Pontefice, più 
volte nel corso dell’Anno giubilare, hanno ribadito che la misericordia, in 
modo del tutto unico e speciale, esprime l’amore divino verso l’umanità e il 
mondo intero. La dinamica di questo amore dà il senso profondo alle Sacre 

1	 Cf. Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio è il Misericordioso (13 ianuarii 2016)» 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-france-
sco_20160113_udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).

 0009-0005-0628-482X



37Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

Scritture, è lodata nelle opere dei Padri, ha preso forma nella vita dei santi e, 
infine, caratterizza tutta l’azione della Chiesa2. Quel movimento da un lato 
viscerale, presente nella radice ebraica di misericordia, e dall’altro cordiale, 
debitore della sua forma latina, ha voluto rendersi tangibile ed entrare nella 
storia. Infatti, il Papa nelle prime parole della Bolla di indizione del Giubileo, 
ci ha ricordato che «Gesù Cristo è il volto della misericordia del Padre»3. Que-
sto volto si è reso visibile attraverso il mistero dell’incarnazione. Grazie al fiat 
della Vergine Maria è stato tessuto nel suo grembo. Senza il cuore e la carne 
di Maria non ci sarebbe alcun visibile volto del Dio con noi4. In quanto Madre 
di Gesù, Maria ha conosciuto la profondità del mistero di Dio fatto uomo e così 
la sua vita è stata plasmata dalla presenza della misericordia fatta carne5. In 
tal modo tutta l’esistenza di Maria è divenuta un cantico di lode a Colui che 
è misericordioso e pietoso (cf. Es 34,6; Sal 103,8). Siamo quindi nella realtà 
della divina maternità e di conseguenza in una maternità di misericordia.

Per questo motivo, strettamente cristologico, tra i vari titoli con cui la 
Chiesa invoca l’intercessione della Vergine Maria si trova anche quello della 
Mater misericordiae. È un titolo molto caro alla pietà mariana. La sua antichità 
in Oriente è attestata dagli scritti di numerosi autori6 tra cui san Giacomo 
di Sarug (†521), uno dei più importanti scrittori siriaci. Il vescovo di Sarug, 
venerato tra i Siri insieme a sant’Efrem (†373) come dottore e colonna della 
Chiesa, in una delle sue omelie festive, si rivolge alla Vergine chiamandola 
«Madre di misericordia»7. In Occidente, si ritiene che sant’Oddone (†942), 
abate di Cluny, abbia per primo attribuito alla Madre di Dio questo celebre 
titolo8. Inoltre, possiamo dedurre la sua secolare storia anche dalle composi-
zioni medioevali e in particolare dall’antifona Salve Regina e dall’inno Salve, 
2	 Cf. S.M. Perrella, «“Mater Misericordiae”: Maria beneficiaria e testimone della Miseri-

cordia. Alcune riflessioni teologiche», Marianum 78 (2016) 172.
3	 Franciscus, «Litterae apostolicae sub plumbo datae Misericordiae Vultus (11 aprilis 2015) 

1», Acta Apostolicae Sedis (=AAS) 107 (2015/5) 399.
4	 Cf. C. Maggioni, «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», Riparazione ma-

riana 101 (2016/1) 7; cf. C. Maggioni, «Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio 
e PDF del 09 gennaio 2016, Sabato mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.
com/mp3/09-01-2016.mp3 (accesso: 21-03-2023).

5	 Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 24.
6	 Cf. S. De Fiores, «Misericordia», in Idem, Maria. Nuovissimo Dizionario, vol. 2, Bologna 

2006, 1172.
7	 Cf. Iacobus Sarugensis, «Omelia festiva LXXXI», in Omelie mariologiche di S. Giacomo 

di Sarug. Introduzione, traduzione dal siriaco e commento (Lateranum. Nova Serie XIX 
1-4), ed. C. Vona, Romae 1953, 193.

8	 Cf. Ioannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», in Sancti Odonis Opera Omnia, ed. J.-P. Mi-
gne (Patrologiae cursus completus. Series Latina 133), Parisiis 1853, 47.



38 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Mater misericordiae, tuttora presenti nell’Ordo Cantus Officii9. Queste due 
opere poetiche e musicali, che rievocano l’atteggiamento misericordioso di 
Maria verso il popolo di Dio, sono solo alcune testimonianze di una più am-
pia tradizione orante della Chiesa. Infatti, nel corso dei secoli, in vari luoghi 
del cristianesimo, sono stati composti dei diversi formulari delle Messe, che 
rendono grazie a Dio, invocando l’intercessione della Mater misericordiae.

Un esempio per eccellenza di tale formulario si trova nella Collectio Missarum 
de Beata Maria Virgine. Questa preziosa raccolta di Messe, nella parte dedicata 
al Tempo Ordinario, ci offre il formulario intitolato «Maria Vergine, Regina 
e Madre della misericordia» (n. 39). Questa in realtà sarà la prima fonte da 
cui verranno attinte le orazioni per la nostra analisi. Le altre preghiere, che 
saranno prese in esame, provengono dai formulari storici delle Chiese locali 
di Macerata e di Vilnius, dove la «Madre di misericordia» è venerata come 
santa Patrona.

Visto che per mezzo della colletta viene espresso il carattere della celebra-
zione10, per il poco spazio a disposizione per il presente elaborato, verranno 
messe a confronto solo le collette dei formulari poc’anzi nominati.

Maria Vergine, Regina e Madre della misericordia
Una preziosa chiave di lettura teologico-liturgica si trova già nell’intro-

duzione al formulario n. 39, che comprende due titoli di frequente attribuiti 
alla Vergine Maria, entrambi pieni di dolcezza e carissimi ai fedeli: «Regina di 
misericordia» e «Madre di misericordia»11.

Questi titoli acquisiscono il loro vero significato alla luce della Parola di Dio. 
Infatti la Scrittura è molto precisa nel parlarci di Dio misericordioso e pietoso 
(cf. Es 34,6; Sal 103,8), mentre non lo è altrettanto per i titoli mariani presenti 
in questo formulario.

Per conoscere il nesso tra la misericordia divina e Maria, dobbiamo ricorrere 
ai momenti in cui la Vergine ha sperimentato la misericordia del Padre. Egli 
che, nel suo disegno di salvezza, l’ha preservata dal peccato (Immacolata) 
e dalla corruzione del sepolcro (Assunta), ora la rende Madre e Regina di 
9	 Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio typica 

altera, Città del Vaticano 2015, 166; 226.
10	 Cf. Institutio Generalis Missalis Romani, 54, in Missale Romanum ex decreto sacrosancti 

Œcumenici Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum Ioannis 
Paulis Pp. II cura recognitum, editio typica tertia, Città del Vaticano 2002 (=MR), 31.

11	 Cf. Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine. Editio 
Typica, vol. 1, Città del Vaticano 1987, 151-152; cf. O. C. Martínez, «Reina y madre de 
misericordia: formulario n. 39 de las misas de la Virgen María», Ephemerides mariologicae 
66 (2016) 391.



39Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

misericordia. In questo orizzonte l’eucologia del nostro formulario è precisa 
nell’attribuire a Dio ciò che è suo, e a Maria ciò che è suo per volere divino. 
Infatti, nelle due orazioni colletta a scelta, l’accento cade sull’atteggiamento 
benevolo e pietoso di Dio Padre, al quale ricorriamo per intercessione di 
Maria «Madre di misericordia», che egli stesso ci ha donato come «Regina 
di misericordia»12.

Ora diamo voce alle singole orazioni colletta del formulario n. 39 della 
Collectio Missarum.

1a colletta: Deus, cuius misericordiae
Il testo della prima colletta nella lingua latina si presenta in modo seguente13:

Deus, cuius misericordiae non est numerus,
concede nobis,
intercedente beata Maria Virgine,
misericordiae Matre,
ut, clementiam tuam experientes in terris,
gloriam consequi mereamur in caelis.

Nella lingua italiana viene tradotto così14:

Dio di bontà infinita,
concedi ai tuoi fedeli,
per intercessione della beata Vergine Maria,
madre di misericordia,
di sperimentare sulla terra la tua clemenza,
e di contemplare la tua gloria nel cielo.

Analisi

La colletta presa in esame presenta la tipica forma delle orazioni roma-
ne. L’invocazione semplice è rivolta direttamente a Dio ed è seguita da un 

12	 Cf. Maggioni, «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», 8-9; cf. Maggioni, 
«Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio e PDF del 09 gennaio 2016, Sabato 
mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.com/mp3/09-01-2016.mp3 (accesso: 
21-03-2023).

13	 Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine, vol. 1, 152.
14	 Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria. Raccolta di formulari 

secondo l’anno liturgico, vol. 1, Città del Vaticano 1987, 127.



40 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

ampliamento che confessa la grandezza della misericordia di Dio. La medesima 
amplificazione è già presente nel Sacramentario Gelasiano, nell’orazione per 
il defunto vescovo15. Essa, in poche parole, fa una sintesi della storia della 
salvezza dove sono custoditi gli incalcolabili momenti in cui «Dio ricco di 
misericordia» (Ef 2,4) si è mostrato tale in modo infinito ed eterno, per sempre 
(cf. Sal 102; 136) – le verità ricordate dalla seconda proposta di letture per la 
liturgia della Parola di questo formulario16. Purtroppo, la bellezza di quest’e-
spressione non si trova nella traduzione italiana. La profondità e la ricchezza 
delle parole dell’amplificazione latina vengono sostituite dal loro sinonimo che 
esprime l’infinità bontà di Dio17. In tal modo il legame tra Dio e la misericordia 
non è così evidente, quanto nel suo originale latino.

Dopo questa invocazione, l’orazione procede con la parte che esprime la 
supplica dei presenti. Il motivo di questa petizione è la fiducia nell’intercessione 
della Vergine Maria che, proprio in questa parte, viene chiamata con il titolo 
di «Madre di misericordia». Solo perché Dio per primo, ricordandosi della sua 
misericordia, ha soccorso il suo popolo, innalzando alle grandezze reali l’umile 
sua serva (cf. Lc 1,46-55), ora lo stesso popolo ricorre a Colei che ha speri-
mentato la bontà divina e ne è una magnifica testimone. Quest’intercessione 
è un’eco del Vangelo di Cana (Gv 2,1-11) proposto come lettura biblica nel 
primo schema di letture18.

Infine, è specificato il duplice scopo della richiesta. L’orazione parte dall’e-
sperienza terrestre della misericordia di Dio, che però non si esaurisce solo in 
questa vita, ma ci prepara alla contemplazione gloriosa nei cieli. La testimone 
di questo dinamismo salvifico è la Vergine Maria. Ella, nel corso della sua 
vita terrestre, ha sperimentato la divina misericordia. Ora, assunta alla gloria 
celeste, continua a intercedere per il popolo che dalla «valle di lacrime» l’ha 
invoca come Madre della misericordia, una madre clementissima, tenerissima 
e dolcissima, come scrive San Lorenzo da Brindisi (†1619), commentando il 
Salve Regina19. Tutti questi aggettivi si possono racchiudere in una sola parola: 
caritas. Infatti, ci ricorda il Concilio Vaticano II, la santa Vergine «nella sua 

15	 Liber Sacramentorum Romanæ Æclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat. 316/ Paris 
Bibl. Nat. 7193, 41/56) Sacramentarium Gelasianum (RED Series Maior. Fontes IV), edd. 
L.C. Mohlberg – L. Eizenhöfer – P. Siffrin, Roma 1981, 1634.

16	 Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 2, 156-157.
17	 Cf. Idem, vol. 1, 127.
18	 	 Cf. Idem, vol. 2, 155.
19	 Cf. Laurentius a Brindisi, «Sermo II de exordio invocationis: potentia et misericordia 

Virginis», in S. Laurentii a Brundusio Opera Omnia, vol. I. Mariale, edd. Patribus Min. 
Capuccinis prov. Venetae, Patavii 1928, 391.



41Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

materna carità si prende cura dei fratelli del Figlio suo ancora pellegrini e posti 
in mezzo a pericoli e affanni, fino a che non siano condotti nella patria beata»20.

Sintesi

La colletta appena esaminata, sullo sfondo degli incalcolabili momenti della 
storia in cui Dio si è mostrato misericordioso, presenta Maria come Colei che 
intercede per noi presso Dio, l’unica vera fonte della misericordia. Proprio per-
ché la Vergine Maria è la Madre di Cristo – il volto visibile della misericordia 
del Padre – può essere chiamata con il titolo della Mater Misericordiae. Maria 
per eccellenza è la testimone della misericordia di Dio. Ella, nel corso della 
sua vita terrestre, ha sperimento questo divino attributo e, per questo motivo, 
ora glorificata nei cieli, è propizia a condividere il dono divino con quelli che 
invocano il suo misericordioso patrocinio. In tal modo la prima colletta del 
formulario n. 39 della Collectio Missarum fa emergere l’intercessione di Maria, 
come un mezzo sicuro per accedere alla misericordia del Padre.

2a colletta: Aures tuae pietatis
Il testo latino della seconda colletta recita21:

Aures tuae pietatis inclina, sancte Pater,
ad filios tuos qui, culpa gravati, ad te revertuntur,
et tuam invocant clementiam, qua motus,
Filium tuum misisti mundi Salvatorem
et sanctam Mariam constituisti misericordiae Reginam.

Nella lingua italiana, la traduzione ufficiale si presenta in modo seguente22:

Tendi l’orecchio della tua pietà, o Padre,
ai tuoi figli che gemono sotto il peso della colpa;
li accolga sulla via del ritorno l’amore senza limiti
che ti spinse a mandare il Figlio come Salvatore,
e a donarci Maria come regina di misericordia.

20	 Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Constitutio dogmatica de 
Ecclesia Lumen gentium (21 novembris 1964) 62», AAS 57 (1965) 63.

21	 Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine, vol. 1, 152.
22	 Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 1, 128.



42 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Analisi

L’orazione inizia dalla petizione, che è rivolta a Dio, di tenere l’orecchio 
della sua pietà attento alla richiesta dei figli. Tale petizione si trova già nel 
Sacramentario Gregoriano, nella parte delle Orationes pro peccatis23. Una 
simile richiesta, però in chiave mariana, si trova anche nell’omelia natalizia 
di sant’Oddone (†942)24:

O Domina, mater misericordiae, tu nocte ista mundo edidisti Salvatorem; oratrix 
pro me dignanter existe. Ad tuum gloriosum et singularem confugiopartum, piisima, 
et tu meis precibus aures tuae pietatis inclina. Vehementer expavesco ne vita mea tuo 
discipliceat Filio, et quia, Domina, per te mundo se manifestavit, propter te quaeso 
absque dilatione misereatur mei.

Giovanni di Salerno (†sec. X), nella sua Vita Sancti Odonis, riferisce che 
quel secondo abate di Cluny era solito chiamare Maria «Madre di misericor-
dia». L’origine sarebbe nota: un ex-brigante, diventato monaco di Cluny, vide 
in sogno una bella signora che gli chiese se la riconosceva. Poiché il monaco 
rispose negativamente, essa si presentò: «Ego sum mater misericordiae»25. Il 
titolo esprimeva una maternità misericordiosa, che fu rapidamente accolta 
dalla devozione privata e così lo stesso Odone di Cluny pregava in questi 
termini la Madre del Salvatore. Questa preghiera fu ripresa in seguito, fino 
al secolo XVI26.

Dopo la petizione, si trova l’invocazione. Il titolo con cui Dio viene chiamato 
è composto da due semplici e, al contempo, molto profonde parole: «Padre 
santo». Così, in un’unica espressione, viene confessata la paternità e la san-
tità di Dio. Solo perché Dio è Padre, i figli tornano a lui, cercando nella sua 
santità la liberazione dal peso della colpa.

L’orazione procede con il molto articolato motivo per cui si chiedono a Dio 
il suo ascolto e la sua clemenza. Il motivo, nella sua prima parte, allude alla 
parabola del «Padre misericordioso», che nel suo paterno amore attende il 
ritorno del figlio (cf. Lc 15,11-32). Il verbo qui usato (revertor = ritornare) 

23	 Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico. Ad fidem codicis cameracensis 
164 compluribus collatis codicibus saeculo IX extratis, in Le Sacramentarie grégorien. Ses 
principales formes d’après les plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome premier. 
Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. J. Deshusses, Fribourg 1979, 875.

24	 Ioannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», 47.
25	 Idem, 72.
26	 Cf. H. Barré, Prières anciennes de l’Occident à la Mère du Sauveur. Des origines à saint 

Anselme, Paris 1963, 112-113.



43Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

richiama anche tutti gli episodi veterotestamentari del ritorno del popolo d’I-
sraele dalla schiavitù alla libertà della terra dei padri. Questa patria terrestre 
è solo l’immagine di quella celeste. Perciò va ribadito che il ritorno dall’Egitto, 
come anche quello da Babilonia, non sono stati opera del popolo, bensì la 
manifestazione della potenza di Dio, che ha ascoltato il grido del suo popolo 
(cf. Es 6,5; Est 4,17)27 – i fatti richiamati dalla prima proposta di letture di 
questo formulario28.

Questi momenti relativi alle storiche liberazioni erano soltanto un prean-
nuncio della liberazione definitiva e totale in Cristo, che è richiamata nella 
seconda parte del motivo di quest’orazione, sviluppata in due momenti. Il 
primo richiama il dono del Figlio, il secondo il dono della Madre. Infatti, scri-
ve san Giovanni evangelista, «Dio ha tanto amato il mondo da dare il Figlio 
unigenito» (Gv 3,16). Abbiamo qui a che fare con un duplice movimento che 
definisce la dinamica della misericordia divina: da un lato ci sono i figli che ri-
tornano al Padre, da un altro c’è il Padre che, mosso dall’amore, manda verso 
di loro il suo Unigenito – il volto visibile della sua misericordia29.

Questo Figlio ha portato a compimento la volontà del Padre, fino ad offrirsi 
sulla croce per la salvezza del mondo. Proprio in quest’ora decisiva della sua 
vita, si è mostrata la regalità di un Messia che «regna dal legno», un’espressione 
dell’inno Vexilla regis, cantato nei vespri della Liturgia della settimana santa 
e nella festa dell’Esaltazione della Santa Croce30. Sul Calvario, la Madre del 
Rex Iudaeorum è costituita la madre del discepolo amato (cf. Gv 19,19; 25-27). 
Per questo suo legame con il Figlio, è chiamata nella parte finale dell’orazione 
con il titolo di «Regina di misericordia». Infatti, nella tradizione dell’antico 
Vicino Oriente, la figura istituzionalmente rilevante di regina non è la sposa, 
bensì la madre31. È interessante notare che l’appellativo Regina misericordiae 
è molto caro alla pietà mariana. Infatti, in origine, era già presente nell’antifona 
Salve Regina, successivamente cambiato in Salve, Regina, mater misericordiae32. 

27	 Cf. «Esilio», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari della Bibbia, 
edd. L. Ryken – J.C. Wilhoit – T. Longman III, ed. it. M. Zappella, Cinisello Balsamo 
2006, 467; «Figlio prodigo», idem, 518-519; «Ritorno, racconti di», idem, 1222-1223.

28	 Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 2, 153.
29	 Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 1.
30	 Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio typica 

altera, Città del Vaticano 2015, 298.
31	 Cf. S. De Fiores – N. Zamberlan, «Regina», in Mariologia (Dizionari San Paolo), ed. 

S. De Fiores – V. Ferrari Schiefer – S. M. Perrella, Cinisello Balsamo 2009 (=Mariologia), 
1025-1026; cf. A. Serra, «Regina. II – Ulteriore elaborazione biblica sulla regalità», in 
Nuovo dizionario di mariologia, edd. S. De Fiores – S. Meo, Cinsello Balsamo 1986, 1192.

32	 Cf. C. Maggioni, «Antifone. Le principali antifone mariane», in Mariologia, 113.



44 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

La regalità di Maria brilla anche alla luce della prima lettura tratta dal Libro 
di Ester (Est 4,17n. p.r. aa-bb.hh-kk) e interpretata in chiave tipologica. In 
tal modo si fa ancora più chiara la petizione iniziale dell’orazione. Come la 
regina Ester chiede a Dio l’ascolto e la misericordia, così Maria, in qualità di 
Regina misericordiae, intercede per il popolo.

La traduzione italiana di questa colletta ci offre anche uno scopo di questa 
petizione, assente nell’originale latino, cioè l’accoglienza. Quest’accoglienza 
è il frutto dell’amore misericordioso di Dio. È proprio questa la dinamica della 
carità divina, che ci ha fatto un doppio dono: sia del Figlio, sia di sua Madre. 
I figli ritornano al Padre con la certezza di essere accolti. Perciò, rimanendo 
sempre nel campo dell’accoglienza, anche la Madre ai piedi della croce è ac-
colta dal discepolo amato e, nella persona del discepolo, è accolta tutta la 
Chiesa. Questa è l’icona perfetta di donazione ed accoglienza reciproca da 
parte della Madre e del discepolo amato, in obbedienza alla parola del Cristo 
morente sulla croce33.

Sintesi

La seconda colletta del formulario n. 39, in modo particolare, presenta 
quello che il Padre ha fatto per salvare il suo popolo. Il paterno amore di Dio è 
liberante e beneficante fino a diventare un dono. Infatti, l’orazione fa emergere 
il duplice carattere di questo dono: prima «del Figlio come Salvatore» e, di 
conseguenza, di «Maria come regina di misericordia», in quanto segno tangi-
bile «dell’amore senza limiti» di un Dio pietoso e misericordioso (cf. Es 34,6; 
Sal 103,8). La colletta presa in esame, più che parlare dell’intercessione della 
Vergine, mostra il dono della sua persona per noi. Così il ruolo di Maria non 
è la solita intercessione, ma acquista un carattere veramente nobile e regale, 
che si addice ad una vera Regina di misericordia.

Beata Maria Vergine, Madre della misericordia, 
Patrona della città di Macerata

Il culto della Mater Misericordiae a Macerata risale al 1447, quando Le fu 
dedicata, come voto, una ecclesiola costruita una die per allontanare la gravis-
sima peste che infieriva in città. Invocata nelle varie calamità, la Madre della 
Misericordia ebbe una devozione sempre crescente soprattutto dal Seicento 
in poi, fino al 1952, quando Macerata fu proclamata Civitas Mariae. Infatti, 

33	 Cf. Bernardus Claraevallensis, «De verbis Apocalypsis: Signum magnum apparuit in 
caelo, mulier amicta sole, et luna sub pedibus eius, et in capite eius corona stellarum 
duodecim. Dominica infra octavam Assumptionis, 15», in Opere di San Bernardo. Sermoni 
per l’anno liturgico, vol. 3/2, ed. D. Pezzini, Roma 2021, 579.



45Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

la devozione mariana è una componente importante di Macerata, perché in 
città ci sono molti santuari a Lei dedicati. Quello della Mater Misercordiae, 
pur non essendo il più grande, certamente è il più caro ai cittadini, che La 
venerano come la santa Patrona. Il segno visibile di questo patrocinio maria-
no è l’immagine della Vergine, collocata sulla facciata del palazzo comunale. 
Successivamente, questo patrocinio dalla città è stato esteso a tutta la diocesi 
recentemente riorganizzata34.

Fin dai primi tempi la storia della città e in parte della provincia, per oltre 
500 anni, è legata al Santuario della Madre della Misericordia che Pio IX 
(†1878) il 22 aprile 1852 confermò patrona principale di Macerata; in quell’oc-
casione, approvò il formulario dell’Ufficio e della Messa35.

Grazie all’aiuto dell’Archivista Dott.ssa S. Durante e del personale dell’Ar-
chivio del Dicastero delle Cause dei Santi dove sono custoditi i documenti 
dell’Archivio della Sacra Congregazione dei Riti, è stato possibile ritrovare il 
formulario storico dell’Ufficio e della Messa In Festo Beatissimae Virginis Ma-
riae Misericordiae Martis Maceratensis Civitatis Patronae36. Le indicazioni del 
calendario ivi riportate rivelano che, in origine, questa festa veniva celebrata 
nella quarta domenica di luglio e fu dotata di un’ottava37. L’intero formulario 
della Messa, ad eccezione della colletta, veniva attinto dalla Festa della Beata 
Maria Vergine Consolatrice degli afflitti38 approvata un anno prima. Succes-
sivamente, nel 1924, su richiesta del vescovo di Macerata e Tolentino Luigi 
Ferretti (†1934), sono stati approvati i nuovi testi liturgici, dove non compare 
più l’orazione del 1852 e la data della celebrazione fu posticipata alla prima 
domenica di settembre39.

L’odierno Proprium Maceratensis, aggiornato nel 2010, stabilisce la data 
della solenne celebrazione al primo settembre e, oltre alla Messa del giorno, 

34	 Cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata – Tolentino – Recanti – Cingoli 
– Treia, Loreto 2010, 24; cf. D. Marcucci, «Madonna della Misericordia – Macerata», in 
Santuari Mariani d’Italia – storia – fede – arte, Roma 1982, 69.

35	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in Archivio del Dicastero delle 
Cause dei Santi (=ADCS), Textus pro manuscripto, vol. 1852, 201.

36	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertum», in ADCS, Textus pro manu-
scripto, vol. 1852, 201/1-20.

37	 Cf. Idem, 201/1.
38	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Ordinis Sancti Augustini in Urbe», 

in ADCS, Textus pro manuscripto, vol. 1851, 290/1-22.
39	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro manu-

scripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale», vol. 1924, 
146/5.



46 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

prevede anche una Messa vespertina nella vigilia40. In entrambi i formulari si 
usano i testi del formulario n. 39 della Collectio Missarum poc’anzi esaminati. 
Per di più, nella Messa del giorno, come seconda colletta, appare quella che 
si trova nell’ opuscolo del vescovo Ferretti, allegato al decreto Maceraten del 
23 luglio 1924 della Sacra Congregazione dei Riti41. Quest’orazione, successi-
vamente, sarà condivisa con la diocesi di Vilnius, perciò verrà esaminata nel 
capitolo seguente.

Ora diamo voce alla storica orazione maceratese del 1852, che si trova 
nell’inserto al decreto, sia nella parte dell’Ufficio che in quella Ad Missam.

Colletta: Deus qui universum mundum
Il testo della colletta, nel formulario della Messa del 1852, si presenta così42:

Deus, qui universum mundum inaestimabili providentia regis atque gubernas,
praesta nobis, famulis tuis
ut, intercedente Beata Maria semper Virgine Misericordiae Matre,
ab hostibus defensi et fructus tui dulcedine satiati
ad caelestem Patriam securi perducamur.

La traduzione classica si propone in questo modo:

O Dio, che reggi e governi tutto il mondo con l’inestimabile provvidenza,
concedi a noi, tuoi servi,
affinché per l’intercessione della Beata Maria sempre Vergine Madre di misericordia
difesi dai nemici e saziati della dolcezza del tuo frutto
siamo condotti sicuri alla Patria celeste.

Analisi

L’orazione inizia dall’invocazione semplice rivolta a Dio, che nell’amplifi-
cazione confessa il modo con cui Egli regge e governa il mondo intero con 
l’inestimabile provvidenza. I verbi qui usati (regere e gubernare) sono tipici 
della figura del re. Questo re è Dio stesso. L’espressione quindi allude ad una 

40	 Cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 24-27.
41	 Cf. Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro 

manuscripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale», 
vol. 1924, 146/5; cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 25.

42	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertum», in ADCS, Textus pro manu-
scripto, vol. 1852, 201/1; 9.



47Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

tradizione molto ricca che presenta Dio come il re d’Israele e di tutta la terra 
(cf. 1Sam 8,7; Sal 5,3; 9,37; 23,7-8; 46,3). Questo stile di Dio allude ai racconti 
evangelici dove Gesù invita i discepoli ad «abbandonarsi alla provvidenza» 
(cf. Mt 6,25-34; Lc 12,22-31), ma anche alle parabole del regno e in particolare 
a quella del re che volle regolare i conti con i suoi servi (cf. Mt 18,21-35). 
Infatti in questa parabola il re è clemente con il suo servo e gli offre il perdono 
e la misericordia. Riconoscendo nella persona di Dio Colui che si prende cura 
dell’uomo, ancor più che di tutto il creato, è possibile formulare una richiesta43.

Nella petizione i richiedenti si presentano come servi di Dio e Gli chiedono 
il dono di essere condotti in modo sicuro alla Patria del cielo. Il motivo di tale 
richiesta è duplice. Il primo è legato alla persona di Dio, che è il difensore del 
suo popolo dai nemici. Infatti, proclama il salmista: «Il Signore è difesa della 
mia vita» (Sal 26,1) e ancora: «Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io 
cerco: abitare nella casa del Signore tutti i giorni della mia vita, per gustare la 
dolcezza del Signore» (Sal 26,4). Queste sono le chiare allusioni che mettono 
in evidenza alcune caratteristiche di Dio: il difensore, il nutritore e la guida 
sicura – le peculiarità fondamentali della divina Provvidenza fatta carne nella 
persona di Gesù44. Infatti, in Cristo, si sono realizzate pienamente queste tre 
prerogative. Gesù è il difensore del «piccolo gregge» (Lc 12,32), è Colui che ci 
nutre e diventa nutrimento (cf. Gv 6,51-58) e, infine, è la guida e la via sicura 
per arrivare al Padre (cf. Gv 14,1-11). Questa sua presenza in mezzo a noi 
è stata possibile grazie alla collaborazione di Maria con la divina Provvidenza.

Così diventa più chiaro il secondo motivo di quest’orazione, cioè la fiducia 
nell’intercessione della Vergine Maria, chiamata qui con il titolo di Madre di 
misericordia. In quanto Madre di Cristo, anche a Maria si addicono queste 
caratteristiche provvidenziali di difesa, nutrimento e guida. La Vergine Maria 
è spesso chiamata il sostegno e la difesa della fede del popolo cristiano (es. 
formulario n. 35)45 perché «accoglie quanti nella tribolazione ricorrono a lei»46 
– parole del prefazio del formulario n. 39 della Collectio Missarum, presente 
anche nell’attuale Proprium Maceratensis. Maria è anche Alma Redemptoris 
Mater, Colei che ha nutrito il Redentore e che ha offerto al mondo il frutto 
benedetto del suo grembo (cf. Lc 1,42). Infine la Chiesa ha sempre riconosciuto 

43	 Cf. S.A. Panimolle, «Regno di Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Ros-
sano – G. Ravasi – A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 1297-1298; 1313-1318.

44	 Cf. A. Marangon, «Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Rossano – G. Ra-
vasi – A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 409-410.

45	 Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 1, 113-115.
46	 Idem, 128; Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 26.



48 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Maria come Colei che guida e indica la via della salvezza, il tema tanto caro 
all’iconografia dell’Odighitria47.

Tutti questi motivi della preghiera ci conducono al suo scopo, cioè all’ar-
rivo sicuro alla Patria del cielo. Questa patria celeste è chiamata spesso «il 
regno dei cieli» o «il regno di Dio», quel regno che i suoi servi devono cercare 
prima di tutte le altre cose e che, infatti, nella provvidenza, saranno loro date 
in aggiunta (cf. Mt 6,33).

Sintesi

La storica colletta del formulario di Macerata presenta la provvidenziale 
opera di Dio che regna come un re clemente e misericordioso. In tal modo, 
sullo sfondo delle immagini riportate nell’amplificazione e nel duplice moti-
vo – paterno e materno – è possibile affermare che il tema della provvidenza 
in quest’orazione diventa un sinonimo della misericordia divina. Così, in un 
certo senso, la colletta presenta la Mater misericordiae come una Donna della 
provvidenza. Perciò l’affidarsi all’intercessione della Vergine Maria è uno dei 
modi dell’abbandonarsi alla provvidenza.

Beata Maria Vergine, Madre della misericordia 
della Porta dell’Aurora a Vilnius

Il culto della Mater misericordiae a Vilnius è legato al santuario mariano 
ad Portam Acialem – alla Porta Acuta – dell’antica cinta muraria della più 
importante città del Granducato Lituano. Il santuario, come all’epoca così 
oggi, è composto da una scala molto ripida che conduce dalla chiesa di Santa 
Teresa d’Avila ad una piccola edicola, posta come sentinella sulla strada da 
cui solitamente provenivano le incursioni nemiche. Questo piccolo oratorio 
è elevato al di sopra della porta orientale, chiamata anche Porta dell’Aurora 
o, in polacco, Ostra Brama. Fin dalla costruzione della cappella (1498-1503), 
in un’apposita edicola, la porta aveva un’immagine mariana. L’effige attuale 
è dipinta su una tavola che raffigura la Vergine orante, opera di un ignoto arti-
sta di Vilnius ed è stata collocata nel 1508 in sostituzione di quella precedente. 
Verso la metà del Seicento, la cappella fu affidata ai Padri Carmelitani che 
rivestirono l’immagine di una “corazza” d’argento dorato, per sottolineare il 
“carattere difensivo” del piccolo santuario. Infatti, durante i molti pericoli che 
lungo i secoli la città di Vilnius ha corso, gli abitanti hanno sempre attribuito 
la loro salvezza alla protezione della Vergine, invocata sotto il titolo di Madre 

47	 Cf. D. Estivill, «Maria», in Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd. L. Ca-
stelfranch – M. A. Crippa – R. Cassanelli – E. Guerriero, vol. 2, Cinisello Balsamo 2004, 
853.



49Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

della misericordia. Ancora adesso la cappella è frequentata continuamente, 
anche se, data la ristrettezza del luogo, non può accogliere molti pellegrini. 
Anzi, si può dire che lo spazio del santuario della Porta dell’Aurora è la strada 
sottostante, in quanto vi sosta sempre la gente in raccoglimento e anche in 
ginocchio48.

Vilnius, sotto il regno di Sigismondo II (†1572), divenne la capitale de facto 
del regno Jagellone, che copriva con la sua amministrazione territori molto 
vasti della Confederazione polacco-lituana. Questo suo ruolo politico favorì il 
culto di Madre della misericordia della Porta dell’Aurora, che ebbe un grande 
successo in tutto il territorio polacco-lituano. Nel corso dei secoli, questa 
grande devozione del popolo di Vilnius si è unita alla Festa della protezione 
della Vergine Maria, celebrata dal 1754 nella seconda domenica di novembre. 
Tale data della celebrazione perdurò fino al 1914, quando il vescovo di Vilnius 
– Eduard von der Ropp (†1939) – chiese al papa Pio X (†1914) di approvare 
il nuovo Calendario diocesano, l’Ufficio del Breviario e il formulario della 
Messa. In quell’occasione, il 17 aprile 1914, rispondendo alla lettera del ve-
scovo di Vilnius, la Sacra Congregazione dei Riti, a nome del Pontefice, fissò 
la data della celebrazione al 16 novembre, tuttora in vigore49, e indicò come 
formulari dell’Ufficio e della Messa quelli di Macerata, approvati già dal suo 
predecessore Pio IX nel 185250.

Si potrebbe ipotizzare che lo scoppio della Grande Guerra posticipò l’arri-
vo dei formulari da Macerata a Vilnius. Per di più, nel mondo postbellico, la 
rinata Repubblica della Polonia ha dovuto affrontare la minaccia bolscevica, 
che provocò un ulteriore scontro militare e un notevole ritardo nello scambio 
dei testi liturgici. Dopo il famoso «miracolo della Vistola» (15 agosto 1920), 
la guerra polacco-bolscevica terminò nel 1921 con il trattato di pace a Riga 
(Lettonia). Successivamente, nel febbraio del 1923, la città di Vilnius e i ter-
ritori circostanti furono annessi alla Polonia51.

È difficile precisare quando alla città sulle rive della Vilnia e Neris è giunto 
il formulario di Macerata. Però, quello che attestano i documenti, rivela che il 
formulario recapitato dal vescovo Ferretti a Vilnius è quello del 1924, appro-
vato da papa Pio XI (†1939) e non quello del 1852 indicato da Pio X nella 
48	 Cf. D. Marcucci, «Beata Vergine della Porta dell’Aurora – Vilnius (Lituania)» in Santuari 

Mariani d’Europa – storia – fede – arte, Cinisello Balsamo 1995, 97.
49	 Cf. Konferencja Episkopatu Polski, Mszał rzymski dla diecezji polskich. Wydanie pierwsze, 

Poznań 1986, 236-237.
50	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Vilnen», in ADCS, Textus pro manu-

scripto, vol. 1914, 8.
51	 Cf. A. Cappelli, Cronologia, Cronografia e Calendario perpetuo. Dal principio dell’era 

cristiana ai nostri giorni (Manuali Hoepli), Milano 2012, 613.



50 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

primavera del 1914. I motivi di questo confuso scambio possono diventare 
oggetto di un ulteriore studio.

Di conseguenza, a causa della riorganizzazione delle circoscrizioni ecclesia-
stiche polacche di rito latino con la Bolla Vixdum Poloniae unitas di papa Pio 
XI, la diocesi di Vilnius fu riconosciuta come territorio della Chiesa polacca 
e fu elevata al rango di arcidiocesi metropolitana52. Per questo motivo il for-
mulario della festa della Beata Maria Vergine, Matris misericordiae ad Portam 
Acialem Vilnae si trova, al 16 novembre, nel Proprium Poloniae del 1926. Ora, 
da questo formulario verrà attinta la colletta per la nostra analisi.

Colletta: Adesto, Domine, populo tuo
Il testo latino della colletta arrivata da Macerata a Vilnius recita53:
Adesto, Domine, populo tuo,
ut beatissimam Virginem Mariam Matrem Misericordiae devote recolens,
ad impetrandam misericordiam tuam
eius semper patrociniis adiuvetur.

Nell’attuale formulario di Macerata troviamo il testo in italiano54:

Vieni in aiuto al tuo popolo, Signore,
perché onorando con devozione la beatissima Vergine Maria, madre di misericordia,
siamo favoriti in ogni momento dalla sua protezione,
per il raggiungimento della tua misericordia.

3.1.1. Analisi

La colletta, nella sua forma, presenta la modifica in chiave mariana dell’o-
razione presente già nei Sacramentari Gregoriani Hadrianum ex authentico 
e Paduense nel giorno del 15 settembre, in cui si commemorava San Nicomede 
martire (I-II sec.)55:
52	 Cf. Pius XI, «Bulla Vixdum Poloniae unitas de nova dioecesium latini ritus circumscriptione 

(28 octobris 1925)», AAS 17 (1925), 521; 524-525.
53	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro manu-

scripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale», vol. 1924, 
146/5; Proprium Missarum pro clero dioecesium R. Poloniae ex indulto SS. Pontificum reci-
tandum, Romae – Tornaci – Parisiis 1926, 44.

54	 Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 25.
55	 Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico, 693; Sacramentarium Paduense 

ad fidem codicis paduensis D 47. Fragmentis collatis Salisburgensibus, in Le Sacramentarie 



51Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

		  Adesto, Domine, populo tuo,
		  ut beati Nicomedis martyris tui merita praeclara suscipiens,
		  ad impetrandam misericordiam tuam
		  semper eius patrociniis adiuvetur.

Non deve stupirci questo adattamento mariano dell’orazione dedicata ad 
un martire romano di via Nomentana. Infatti, l’antichissimo culto dei marti-
ri, venerati come campioni della fede e come testimoni speciali del Signore, 
soprattutto nella passione e morte, a cui essi hanno partecipato visibilmente, 
dimostra la loro importanza per i primi cristiani. Sullo sfondo della loro cruenta 
testimonianza, anche Maria diventa, per la nascente comunità ecclesiale, la 
«Prima tra i credenti», perché la sua fede superò ogni prova ed ostacolo56. Va 
pure notato che la memoria di San Nicomede cade nel 15 settembre, il giorno 
in cui oggi si fa la memoria della Vergine Addolorata57.

L’orazione inizia dalla petizione che chiede a Dio di essere presente in mezzo 
al suo popolo. Questa presenza richiama il nome di Emmanuele, del Dio con 
noi, e la profezia che si è compiuta in Cristo (cf. Is 7,14; 8,8.10; Lc 1,23). 
Nella persona di Gesù abbiamo ricevuto un segno tangibile dell’aiuto divino 
per ritrovare la salvezza. Infatti, la versione italiana di quest’orazione traduce 
il verbo adsum come «venire in aiuto»58.

L’invocazione semplice è interpolata nella petizione e si rivolge a Dio chia-
mandolo Signore. Il Signore (Ἀdônaj) è il titolo con cui il popolo ebraico ha 
sostituito il nome di JHWH quando non veniva più pronunciato e che nel 
lessico dei Settanta diventa Kýrios59. Questo nome di Signore è rivelato da 
Dio stesso a Mosè sul Sinai quando, passando nella nube, proclama: «Il Si-
gnore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore 
e di fedeltà» (Es 34,6).

Il motivo per cui viene formulata la petizione non sono più i meriti di un 
martire, bensì il devoto ricordo della Madre di Dio, chiamata con il titolo di 

grégorien. Ses principales formes d’après les plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome 
premier. Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. J. Deshusses, Fribourg 1979, 666.

56	 Cf. M. Augé, «Maria nella celebrazione del mistero di Cristo», in Anàmnesis. L’anno 
liturgico: storia, teologia e celebrazione, edd. M. Augé – A. Nocent – M. Rooney et all., 
Genova 1988, 229-230.

57	 Calendarium Romanum Generale, in MR, 113.
58	 Cf. C. Giraudo, «Il problema dell’“adesto” nelle preghiere di ordinazione. Una nota sul 

rapporto tra struttura, comprensione e traduzione dei formulari liturgici», Ephemerides 
liturgicae 106 (1992) 265-269.

59	 Cf. Marangon, «Dio», 401.



52 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Mater misericordiae. Il verbo recolere arricchisce ulteriormente questo motivo 
e invita a “ricoltivare” la devozione verso la beata Vergine. Si tratta dunque di 
un processo dinamico che coinvolge la memoria e pretende la partecipazione 
devota, pia, affettuosa e attiva. Il verbo “coltivare” è profondamente biblico 
e ricorda i numerosi brani della Scrittura in cui Dio stesso viene paragonato 
ad un agricoltore (cf. Sal 80,9-17; Is 5,1-7; Ger 2,21; 5,10; 6,9; 8,13; Os 10,1; 
Ez 15,1-8; Gv 15,1-8). Il prendersi cura della natura, irrigando, piantando 
e coltivando è uno dei primi ordini che il Padre diede ai protogenitori (cf. Gen 
2,15; 3,23). Infine, l’uomo stesso e la sua vita terrena vengono simbolicamente 
racchiuse nelle immagini floreali e campestri (cf. Sal 89,5-6). Questa tendenza, 
nei confronti di Maria, è particolarmente ricca. Infatti a Lei si applicano a ti-
tolo di simbolo o di figura le numerose immagini come rubus, flos campi, lilium 
convallium, rosa sine spina, radix Jesse, e molti altri60. Maria è il terreno fecondo 
in cui il seme della Parola si fa carne (cf. Mc 4,14; Lc 8,11; Gv 1,14). Tutto 
ciò ci rinvia alla bellezza, vitalità, fecondità e maternità di Maria, che diede 
al mondo il frutto benedetto del suo grembo (cf. Lc 1, 42). Così ricoltivare il 
devoto ricordo della Madre di Dio significa entrare nella dinamica del progetto 
salvifico che il Padre per primo coltivò in e attraverso Maria.

Al motivo dell’orazione si sussegue il suo scopo, che è l’arrivo all’implorata 
misericordia. A questa desiderata misericordia si giunge grazie all’aiuto del 
patrocinio della Vergine. Infatti sia nella città di Macerata che nell’arcidiocesi 
di Białystok (Polonia)61 – creata dalla parte dell’arcidiocesi di Vilnius rimasta 
nei confini della Polonia dopo la II Guerra Mondiale – la Mater misericordiae 
è invocata come la santa patrona. Questo chiedere la misericordia attraverso 
l’aiuto di Maria ricorda il Vangelo di Cana (cf. Gv 2,1-11) e la figura della 
regina Ester, che implora da Dio la grazia di cambiare le sorti del suo popolo 
(Est 13,17) – l’antifona d’ingresso di questo formulario.

Sintesi

La colletta esaminata, richiamando la presenza di Dio che è Signore del suo 
popolo, fa emergere il ruolo adiuvante della Mater misericordiae. Per poter arri-
vare alla misericordia divina è necessario ricoltivare la devozione verso Maria, 
che ha «fatto esperienza della misericordia in una maniera straordinaria»62. 

60	 Per approfondire: A. Ferrari, Simboli mariani, ossia il mese di maggio santificato ad onore 
di Maria colla esposizione delle principali figure dell’Antico Testamento in cui veniva simbo-
leggiata la SS. Vergine. Seconda edizione italiana corretta ed accresciuta di note illustrative, 
Genova 1847.

61	 Cf. Konferencja Episkopatu Polski, Mszał rzymski dla diecezji polskich, 236-237.
62	 Ioannes Paulus II, «Littera encyclica Dives in misericordia de divina misericordia (30 no-

vembris 1980) 9», AAS 72 (1980) 1208-1209.



53Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

Con i sentimenti e la premura di una madre, Maria si prende cura di quanti 
ricorrono al suo materno aiuto. Lei infatti assume il patrocinio della loro causa. 
Un patrocinio efficace, attestato dalla devozione non solo degli abitanti di 
Macerata, di Vilnius o di Białystok, ma di tutti coloro che, grazie al suo aiuto, 
hanno sperimentato la misericordia di Dio.

Confronto delle collette
Il lavoro svolto finora ci permette di confrontare le quattro orazioni poc’anzi 

esaminate. Conoscendo la loro storia, le fonti e soprattutto il loro ricco conte-
nuto teologico-liturgico, è possibile scorgere somiglianze e differenze. Questo 
lavoro ci permette di conoscere ancora di più il valore del titolo della Mater 
misericordiae, perché «dopo la sacra Scrittura e alla sua luce, la via più sicura 
per conoscere il mistero della Vergine Maria è la preghiera liturgica»63.

Per facilitare il confronto delle collette, le quattro orazioni sono state messe 
in una tabella, che ora verrà presentata:

Formulario n. 39 della Collectio 
Missarum Macerata Macerata-Vilnius

1a colletta 2a colletta Colletta del 1852 Colletta del 
1924/26

Deus, cuius 
misericordiae non est 
numerus,
concede nobis,
intercedente beata 
Maria Virgine,
misericordiae Matre,
ut, clementiam tuam 
experientes in terris,
gloriam consequi 
mereamur in caelis.

Aures tuae pietatis 
inclina, sancte Pater,
ad filios tuos qui, 
culpa gravati, ad te 
revertuntur,
et tuam invocant 
clementiam, qua 
motus,
Filium tuum misisti 
mundi Salvatorem
et sanctam 
Mariam constituisti 
misericordiae 
Reginam.

Deus, qui 
universum mundum 
inaestimabili 
providentia regis 
atque gubernas,
praesta nobis, 
famulis tuis
ut, intercedente 
Beata Maria semper 
Virgine Misericordiae 
Matre,
ab hostibus defensi et 
fructus tui dulcedine 
satiati
ad caelestem Patriam 
securi perducamur.

Adesto, Domine, 
populo tuo,
ut beatissimam 
Virginem 
Mariam Matrem 
Misericordiae devote 
recolens,
ad impetrandam 
misericordiam tuam
eius semper 
patrociniis adiuvetur.

63	 C. Maggioni, Chi è Maria? La risposta della Chiesa in preghiera, Cinisello Balsamo 2023, 5.



54 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

La traduzione italiana
Dio di bontà infinita,
concedi ai tuoi fedeli,
per intercessione 
della beata Vergine 
Maria,
madre di 
misericordia,
di sperimentare 
sulla terra la tua 
clemenza,
e di contemplare la 
tua gloria nel cielo.

Tendi l’orecchio della 
tua pietà, o Padre,
ai tuoi figli che 
gemono sotto il peso 
della colpa;
li accolga sulla via 
del ritorno l’amore 
senza limiti
che ti spinse 
a mandare il Figlio 
come Salvatore,
e a donarci Maria 
come regina di 
misericordia.

O Dio, che reggi 
e governi tutto 
il mondo con 
l’inestimabile 
provvidenza,
concedi a noi, tuoi 
servi,
affinché per 
l’intercessione della 
Beata Maria sempre 
Vergine Madre di 
misericordia
difesi dai nemici e 
saziati della dolcezza 
del tuo frutto
siamo condotti sicuri 
alla Patria celeste.

Vieni in aiuto al tuo 
popolo, Signore,
perché onorando 
con devozione la 
beatissima Vergine 
Maria, madre di 
misericordia,
siamo favoriti in ogni 
momento dalla sua 
protezione,
per il raggiungimento 
della tua 
misericordia.

Data la loro tipica forma romana, per la cui descrizione è stato usato il 
metodo dell’analisi della struttura letteraria, che si concentra sulle quattro 
parti: l’invocazione con l’eventuale amplificazione, la petizione, il motivo e lo 
scopo64, ora, per descriverne le somiglianze e le differenze, verranno adoperate 
le categorie del contenuto teologico-liturgico.

Somiglianze
Le somiglianze più evidenti delle collette esaminate sono presenti nello 

sfondo biblico che descrive la grande opera della misericordia del Padre. 
Questi riferimenti sono presenti in modo diretto nell’amplificazione, nella 
1a colletta della Collectio Missarum e nella storica colletta di Macerata del 
1852 e menzionati con le allusioni alle citazioni bilbiche nella 2a colletta 
della Collectio Missarum e in quella di Vilnius attraverso l’aggettivo tuam in 
riferimento a Dio e non a Maria. Va pure notato che nella storica colletta 
maceratese quest’opera misericordiosa di Dio assume carattere provvidenziale, 
un ulteriore arricchimento.

Così, la luce della misericordia di Dio illumina il mistero di Maria, che 
è invocata con il titolo di Madre della misericordia nella 1a colletta della 
Collectio Missarum e nelle due collette di Macerata e di Vilnius. Proprio que-
ste tre orazioni hanno in comune il motivo della preghiera, che è la fiducia 

64	 Cf. R.L. De Zan, Erudi, Domine, quaesumus, populum tuum spiritalibus instrumentis. La 
lettura dell’eucologia latina: appunti per la ricerca di un metodo (Bibliotheca “Ephemerides 
Liturgicae”. “Subsidia” 195), Roma 2021, 150-153; 163-169.



55Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

nell’intercessione della Madre di Dio. Quest’intercessione materna diventa 
persino il patrocinio e la difesa con cui Maria accompagna i figli verso l’in-
contro con il Padre – motivi presenti nelle orazioni di Macerata e di Vilnius. 
Perciò le espressioni: «contemplare la tua la gloria nel cielo», «siamo condotti 
sicuri alla Patria celeste» e «il raggiungimento della misericordia», in queste 
tre orazioni diventano un unico punto d’arrivo che è l’incontro con Dio per 
poter sperimentare la sua misericordia.

Alla luce di queste somiglianze, possiamo ricapitolare alcune considerazioni 
in riferimento al titolo della Mater misericordiae:

1) � La fonte della misericordia è Dio: Tutte e quattro le collette.
2) � Maria è Colei che intercede presso Dio per farci sperimentare la divina 

misericordia: 1a colletta della Collectio Missarum ed entrambe le collette di 
Macerata e di Vilnius.

3) � Maria è Colei che accompagna verso l’incontro con Dio misericordioso: 
1a colletta della Collectio Missarum ed entrambe le collette di Macerata e di 
Vilnius.

4) � Maria è Colei che difende e protegge: Entrambe le collette di Macerata 
e di Vilnius.

Differenze
Alla luce delle somiglianze, riemergono anche le differenze tra le orazioni 

messe a confronto. Queste differenze si notano innanzitutto nella 2a colletta 
della Collectio Missarum.

La colletta Aures tuae pietatis si distingue dalle altre tre orazioni non solo per 
la sua forma, ma soprattutto per il contenuto e il titolo mariano. A differenza 
delle altre tre orazioni che invocano Maria con il titolo di «Madre della mise-
ricordia», questa usa l’appellativo della «Regina di misericordia». Nell’orazione 
non si trovano i riferimenti all’intercessione di Maria, ma Ella appare come il 
dono che Dio, nella sua misericordia, fece ai suoi servi.

Queste differenze non sono in contrapposizione con le altre orazioni, ma 
ne costituiscono un ulteriore arricchimento in riferimento all’esaminato titolo 
mariano. Così possiamo trarre alcune osservazioni derivanti dalla 2a colletta 
della Collectio Missarum:

1) � Dio manifesta la sua misericordia attraverso il duplice dono sia del Figlio 
che di sua Madre.

2) � L’intercessione di Maria non è presente perché Dio già ama i suoi servi 
e manda verso 	 di loro suo Figlio e sua Madre.

3) � Maria è la Regina di misericordia in quanto Madre del Rex Iudeorum, 
nel momento supremo della manifestazione della divina misericordia.



56 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Conclusione
Con la tradizione orante della Chiesa abbiamo percorso un cammino verso la 

comprensione del titolo della Mater misericordiae. Durante il lavoro sul presente 
elaborato sono riemerse sfumature molto interessanti legate a questo celebre 
titolo, che arricchiscono ulteriormente la pietà verso la Vergine santa. Perciò, 
alla luce della Sacrosanctum Concilium65 e della prima sezione della Marialis 
Cultus66, che introducono alcune prospettive critiche per una rilettura del tema 
mariano nel culto67, si possono trarre le seguenti considerazioni:

Innanzitutto, alla luce delle quattro orazioni prese in esame, si è potuto 
vedere che i titoli di «Madre» e di «Regina» della misericordia non si contrap-
pongono, ma sono complementari e nessuno dei due esclude l’altro, ma, al 
contrario, uno implica l’altro quasi indicando Maria come «Regina-Madre»68 
di misericordia. In tal modo la maternità e la regalità di Maria ci rimandano 
a Cristo suo Figlio che è il volto visibile della misericordia del Padre69 – il motivo 
primario per cui anche a Maria si addice questo attributo divino.

Le quattro collette ci rinviano all’unica fonte della misericordia che è Dio 
stesso. Proprio da questa sorgente inesauribile della misericordia, anche Maria 
ha potuto attingere per poter condividere la pienezza della grazia (cf. Lc 1,28) 
con quelli che confidano nel suo patrocinio. Così la Mater misericordiae invita 
tutti a passare verso il Padre che è il Signore misericordioso e pietoso (cf. Es 
34,6). Maria è «la Misericordiosa» perché offre a tutti il suo aiuto per poter 
arrivare all’incontro con Dio.

In tal modo la Mater misericordiae è anche l’icona vivente della Chiesa che, 
soprattutto nei nostri tempi di crisi mondiale, dovrebbe essere un luogo dove 
sperimentare e praticare la misericordia sull’esempio e con l’aiuto di Maria. 
Per questo, anche la recente aggiunta di questo titolo mariano alle Litanie 
lauretane70 si presenta non solo come un frutto del Giubileo straordinario 

65	 Cf. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Costitutio de Sacra Liturgia 
Sacrosanctum Concilium (04 decembris 1963) 103», AAS 56 (1964) 125.

66	 Paulus VI, «Adhortatio apostolica Marialis cultus de beatae Mariae virginis cultu recre 
instituendo et augendo (02 februarii 1974) 1-23», AAS 66 (1974) 117-134.

67	 F. Brovelli, «La memoria di Maria nel Messale Romano», in Il Messale Romano del Vaticano 
II. Orazionale e Lezionario, vol. II, edd. Autori vari, Leumann (Torino) 1881, 160.

68	 A. Serra, «Regina. II – Ulteriore elaborazione biblica sulla regalità», 1192.
69	 Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 1.
70	 Congregatio de cultu divino et disciplina sacramentorum, «Litterae circulares ad Prae

sides Conferentiarum Episcoporum de invocationibus Mater misericordiae, Mater spei 
et Solacium migrantium in Litanias Lauretanas inserendis (20 iunii 2020)», AAS 112 
(2020/7) 634.



57Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

della misericordia, ma anche come l’invito pastorale a diventare sempre più 
misericordiosi.

Come si è potuto vedere, non solo la pietà popolare – come spesso si pensa – 
ma soprattutto la liturgia è il luogo privilegiato che rivela in e attraverso Maria 
l’efficacia dell’amore misericordioso di Dio, che si china in modo amorevole 
su tutte le miserie fisiche e morali dell’uomo. Nella Vergine santa e per mezzo 
di lei, l’amore misericordioso non cessa di rivelarsi nella storia della Chiesa 
e dell’umanità. Questa rivelazione è particolarmente fruttuosa, «perché si 
fonda nella Madre di Dio, sul singolare tatto del suo cuore materno, sulla sua 
particolare sensibilità, sulla sua particolare idoneità a raggiungere tutti coloro 
che accettano più facilmente l’amore misericordioso da parte di una madre»71. 
Perciò, rientra nel sapiente disegno di Dio donare la salvezza per mezzo di una 
madre, soprattutto attraverso la Madre che ha sperimentato in modo speciale 
questo divino attributo e ora ne è divenuta la magnifica testimone e dispen-
satrice, in quanto Madre di «misericordia fatta carne».

Słowa kluczowe: Matka Miłosierdzia, Królowa Miłosierdzia, Kolekta, Mace-
rata, Wilno.

Bibliografia:

Fonti bibliche
1.	La Bibbia di Gerusalemme, ed. Conferenza Episcopale Italiana, Bologna 2008.
2.	Nova Vulgata. Bibliorum Sacrorum. Editio Sacrosancti Œcumenici Concilii Vaticani II 

ratione habita iussu Pauli Pp. VI recognita auctoritate Ioannis Paulis Pp. II promulgata, 
Editio typica altera, Città del Vaticano 1986.

Fonti liturgiche
1.	Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria. Raccolta di for-

mulari secondo l’anno liturgico, 2 voll., Città del Vaticano 1987.
2.	Congregatio de cultu divino et disciplina sacramentorum, «Litterae circulares ad 

Praesides Conferentiarum Episcoporum de invocationibus Mater misericordiae, 
Mater spei et Solacium migrantium in Litanias Lauretanas inserendis (20 iunii 
2020)», AAS 112 (2020/7) 634.

3.	Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine. Editio 
Typica, 2 voll., Città del Vaticano 1987.

4.	Konferencja Episkopatu Polski, Mszał rzymski dla diecezji polskich. Wydanie pierwsze, 
Poznań 1986.

71	 Ioannes Paulus II, Dives in misericordia 9.



58 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

5.	Liber Sacramentorum Romanæ Æclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat. 316/ 
Paris Bibl. Nat. 7193, 41/56) Sacramentarium Gelasianum (RED Series Maior. 
Fontes IV), edd. L.C. Mohlberg – L. Eizenhöfer – P. Siffrin, Roma 1981.

6.	Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata – Tolentino – Recanti – Cingoli 
– Treia, Loreto 2010.

7.	Missale Romanum ex decreto sacrosancti Œcumenici Concilii Vaticani II instauratum 
auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum Ioannis Paulis Pp. II cura recognitum, editio 
typica tertia, Città del Vaticano 2002.

8.	Proprium Missarum pro clero dioecesium R. Poloniae ex indulto SS. Pontificum reci-
tandum, Romae – Tornaci – Parisiis 1926.

9.	Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio 
typica altera, Città del Vaticano 2015.

10.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Ordinis Sancti Augustini in Urbe», 
in ADCS, Textus pro manuscripto, vol. 1851, 290/1-22.

11.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus 
pro manuscripto, vol. 1852, 201.

12.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertum», in ADCS, Textus pro 
manuscripto, vol. 1852, 201/1-20.

13.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Vilnen», in ADCS, Textus pro 
manuscripto, vol. 1914, 8.

14.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus 
pro manuscripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Com-
merciale», vol. 1924, 146.

15.	Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico. Ad fidem codicis came-
racensis 164 compluribus collatis codicibus saeculo IX extratis, in Le Sacramentarie 
grégorien. Ses principales formes d’après les plus anciens manuscrits. Edition compa-
rative. Tome premier. Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. J. Deshusses, 
Fribourg 1979, 83-348.

16.	Sacramentarium Paduense ad fidem codicis paduensis D 47. Fragmentis collatis 
Salisburgensibus, in Le Sacramentarie grégorien. Ses principales formes d’après les 
plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome premier. Le Sacramentarie, le 
Supplément d’Aniane, ed. J. Deshusses, Fribourg 1979, 607-648.

Fonti della tradizione
1.	Bernardus Claraevallensis, «De verbis Apocalypsis: Signum magnum apparuit 

in caelo, mulier amicta sole, et luna sub pedibus eius, et in capite eius corona 
stellarum duodecim. Dominica infra octavam Assumptionis», in Opere di San 
Bernardo. Sermoni per l’anno liturgico, vol. 3/2, ed. D. Pezzini, Roma 2021, 555-579.

2.	Iacobus Sarugensis, «Omelia festiva LXXXI», in Omelie mariologiche di S. Giacomo 
di Sarug. Introduzione, traduzione dal siriaco e commento (Lateranum. Nova Serie 
XIX 1-4), ed. C. Vona, Romae 1953, 187-194.

3.	Ioannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», in Sancti Odonis Opera Omnia, ed. 
J.-P. Migne (Patrologiae cursus completus. Series Latina 133), Parisiis 1853, 43-86.



59Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

4.	Laurentius a Brindisi, «Sermo II de exordio invocationis: potentia et misericordia 
Virginis», in S. Laurentii a Brundusio Opera Omnia, vol. I. Mariale, edd. Patribus 
Min. Capuccinis prov. Venetae, Patavii 1928, 388-392.

Fonti magisteriali
1.	Franciscus, «Litterae apostolicae sub plumbo datae Misericordiae Vultus (11 aprilis 

2015)», AAS 107 (2015/5) 399-420.
2.	Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio è il Misericordioso (13 ianuarii 

2016)» https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/
papa-francesco_20160113_udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).

3.	Ioannes Paulus II, «Littera encyclica Dives in misericordia de divina misericordia 
(30 novembris 1980)», AAS 72 (1980) 1177-1232.

4.	Paulus VI, «Adhortatio apostolica Marialis cultus de beatae Mariae virginis cultu 
recre instituendo et augendo (02 februarii 1974)», AAS 66 (1974) 113-168.

5.	Pius XI, «Bulla Vixdum Poloniae unitas de nova dioecesium latini ritus circumscrip-
tione (28 octobris 1925)», AAS 17 (1925), 521-528.

6.	Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Costitutio de Sacra 
Liturgia Sacrosanctum Concilium (04 decembris 1963)», AAS 56 (1964) 97-138.

7.	Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Constitutio dogmatica 
de Ecclesia Lumen gentium (21 novembris 1964)», AAS 57 (1965) 5-67.

Studi
1.	Augé M., «Maria nella celebrazione del mistero di Cristo», in Anàmnesis. L’anno 

liturgico: storia, teologia e celebrazione, edd. M. Augé – A. Nocent – M. Rooney et 
all., Genova 1988, 229-245.

2.	Barré H., Prières anciennes de l’Occident à la Mère du Sauveur. Des origines à saint 
Anselme, Paris 1963.

3.	Brovelli F., «La memoria di Maria nel Messale Romano», in Il Messale Romano del 
Vaticano II. Orazionale e Lezionario, vol. II, edd. Autori vari, Leumann (Torino) 
1881, 160-192.

4.	Cappelli A., Cronologia, Cronografia e Calendario perpetuo. Dal principio dell’era 
cristiana ai nostri giorni (Manuali Hoepli), Milano 2012.

5.	De Fiores S., «Misericordia», in Idem, Maria. Nuovissimo Dizionario, vol. 2, Bo-
logna 2006, 1171-1188.

6.	De Fiores S. – Zamberlan N., «Regina», in Mariologia, 1022-1034.
7.	De Zan R.L., Erudi, Domine, quaesumus, populum tuum spiritalibus instrumentis. La 

lettura dell’eucologia latina: appunti per la ricerca di un metodo (Bibliotheca “Ephe-
merides Liturgicae”. “Subsidia” 195), Roma 2021.

8.	«Esilio», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari della Bibbia, 
edd. L. Ryken – J.C. Wilhoit – T. Longman III, ed. it. M. Zappella, Cinisello 
Balsamo 2006, 466-468.

9.	Estivill D., «Maria», in Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd. 
L. Castelfranch – M. A. Crippa – R. Cassanelli – E. Guerriero, vol. 2, Cinisello 
Balsamo 2004, 850-870.



60 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

10.	Ferrari A., Simboli mariani, ossia il mese di maggio santificato ad onore di Maria colla 
esposizione delle principali figure dell’Antico Testamento in cui veniva simboleggiata 
la SS. Vergine. Seconda edizione italiana corretta ed accresciuta di note illustrative, 
Genova 1847.

11.	«Figlio prodigo», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari 
della Bibbia, edd. L. Ryken – J.C. Wilhoit – T. Longman III, ed. it. M. Zappella, 
Cinisello Balsamo 2006, 518-519.

12.	Giraudo C., «Il problema dell’“adesto” nelle preghiere di ordinazione. Una nota 
sul rapporto tra struttura, comprensione e traduzione dei formulari liturgici», 
Ephemerides liturgicae 106 (1992) 263-274.

13.	Maggioni C., «Antifone. Le principali antifone mariane», in Mariologia, 112-115.
14.	Maggioni C., Chi è Maria? La risposta della Chiesa in preghiera, Cinisello Balsamo 

2023.
15.	Maggioni C., «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», Riparazione 

mariana 101 (2016/1) 7-9.
16.	Marangon A., «Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Rossano – 

G. Ravasi – A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 397-415.
17.	Marcucci D., «Beata Vergine della Porta dell’Aurora – Vilnius (Lituania)», in 

Santuari Mariani d’Europa – storia – fede – arte, Cinisello Balsamo 1995, 97.
18.	Marcucci D., «Madonna della Misericordia – Macerata», in Santuari Mariani 

d’Italia – storia – fede – arte, Roma 1982, 69.
19.	Martínez O. C., «Reina y madre de misericordia: formulario n. 39 de las misas de 

la Virgen María», Ephemerides mariologicae 66 (2016) 389-403.
20.	Panimolle S. A., «Regno di Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Ros-

sano – G. Ravasi – A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 1296-1322.
21.	Perrella S. M., «“Mater Misericordiae”: Maria beneficiaria e testimone della Mi-

sericordia. Alcune riflessioni teologiche», Marianum 78 (2016) 171-230.
22.	«Ritorno, racconti di», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari 

della Bibbia, edd. L. Ryken – J.C. Wilhoit – T. Longman III, ed. it. M. Zappella, 
Cinisello Balsamo 2006, 1222-1224.

23.	Serra A., «Regina. II – Ulteriore elaborazione biblica sulla regalità», in Nuovo dizio-
nario di mariologia, edd. S. De Fiores-S. Meo, Cinsello Balsamo 1986, 1191-1197.

Strumenti
1.	De Fiores S., Maria. Nuovissimo Dizionario, 3 voll., Bologna 2006-2008.
2.	Enchiridion euchologicum fontium liturgicorum (Bibliotheca “Ephemerides Liturgi-

cae”. “Subsidia” 15), ed. E. Lodi, Roma 1979.
3.	Enchiridion marianum biblicum patristicum, ed. D. Casagrande, Romae 1974.
4.	Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd. L. Castelfranch – 

M.A. Crippa – R. Cassanelli – E. Guerriero, vol. 1-2, Cinisello Balsamo 2004.
5.	Liturgicae orationis concordantia verbalia. Prima Pars: Missale Romanum, ed. A. Pflie-

ger, Romae – Friburgi – Brisgoviae – Basileae 1964.
6.	Marcucci D., Santuari mariani d’Europa – storia – fede – arte, Cinisello Balsamo 

1995.
7.	Marcucci D., Santuari Mariani d’Italia – storia – fede – arte, Roma 1982.



61Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

8.	Mariologia (I Dizionari San Paolo), edd. S. De Fiores – V. Ferrari Schiefer – 
S. M. Perrella, Cinisello Balsamo 2009.

9.	Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Rossano – G. Ravasi – A. Girlanda, 
Cinisello Balsamo 1988.

10.	Nuovo dizionario di mariologia, edd. S. De Fiores – S. Meo, Cinsello Balsamo 1986.

Riferimenti on-line
1.	Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio è il Misericordioso (13 ianuarii 

2016)» https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/
papa-francesco_20160113_udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).

2.	Maggioni C., «Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio e PDF del 09 
gennaio 2016, Sabato mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.com/
mp3/09-01-2016.mp3 (accesso: 21-03-2023).



Leszek Marius Jakoniuk
Uniwersytet w Białymstoku
DOI: 10.15290/std.2023.09.04

PRZYGOTOWANIE PIERWSZOKOMUNIJNE 
W DOKUMENCIE WSKAZANIA 

DUSZPASTERSKO-KATECHETYCZNE 
ARCYBISKUPA METROPOLITY 

BIAŁOSTOCKIEGO

FIRST COMMUNION PREPARATION IN THE DOCUMENT 
“PASTORAL AND CATECHETICAL GUIDELINES 

OF THE ARCHBISHOP OF BIAŁYSTOK”

The Eucharist, as “the source and summit of the whole Christian life” de-
mands solid parish catechesis that refers to the catechumenal model, allow-
ing children to effectively prepare for full and conscious participation in the 
sacramental life of the Church. The “Pastoral and Catechetical Guidelines of the 
Archbishop of Białystok for Preparing Children for the Sacrament of Penance 
and Reconciliation and First Holy Communion in the Archdiocese of Białystok” 
present a diocesan formation program entitled “To Meet with the Lord Jesus.” 
The article will present the program for preparing children for the sacrament 
of penance and reconciliation and First Holy Communion, which is the main 
subject of the document. The discussed document outlines all actions aimed 
at leading children to a personal encounter with Christ in the sacrament of 
the Eucharist. This goal can be achieved through a program divided into four 
stages: remote preparation (religious upbringing in the family and parish), 
proximate preparation (school and parish catechesis), immediate preparation 
(intensive catechesis), and mystagogical deepening (sacramental formation). 
The document emphasizes the active participation of parents, the role of the 
parish priest and catechists, and the integration of children into the life of 

 0000-0001-6571-3923



63Leszek Marius Jakoniuk, Przygotowanie pierwszokomunijne w dokumencie „Wskazania...”

the parish community. The aim of these activities is to ensure that children 
have a profound and conscious experience of the sacraments and to foster 
their spiritual growth.

Key words: parish catechesis, catechumenate, First Holy Communion, “To Meet 
with Lord Jesus” program, Archdiocese of Białystok.

Wstęp
Eucharystia jako „źródło i szczyt całego życia chrześcijańskiego”1 domaga 

się solidnej katechezy parafialnej, która pozwoli dzieciom na skuteczne przy-
gotowanie się do pełnego i świadomego uczestnictwa w życiu sakramentalnym 
Kościoła. Wskazania duszpastersko-katechetyczne Arcybiskupa Metropolity Biało-
stockiego dotyczące przygotowania dzieci do sakramentu pokuty i pojednania oraz 
Pierwszej Komunii Świętej w Archidiecezji Białostockiej2, w dalszej części artykułu 
nazywane skrótowo Wskazaniami duszpastersko-katechetycznymi, są dokumen-
tem prezentującym archidiecezjalny program formacyjny zatytułowany „Na 
spotkanie z Panem Jezusem”. Jest to program oparty na modelu katechumenal-
nym3, który w Archidiecezji Białostockiej od dawna już funkcjonował w wersji 
studyjnej w formie elektronicznej. Po wielu latach pracy i starań Wydziału 
Katechetycznego Kurii Metropolitalnej Białostockiej program ten doczekał się 
wydania w formie drukowanej jako pomoce do parafialnej katechezy pierw-
szokomunijnej. Powstanie materiałów do programu „Na spotkanie z Panem 
Jezusem” wymagało współpracy wielu środowisk katechetycznych skupionych 
wokół wspomnianego Wydziału Katechetycznego Kurii Metropolitalnej Biało-
stockiej, a także Centrum Edukacji Nauczycieli w Białymstoku. 

Materiały pierwszokomunijne składają się z zeszytów i teczek katechisty, 
plansz dydaktycznych oraz teczki dla katechizowanego. Zarówno zeszyty, plan-
sze, jak i teczki zostały profesjonalnie opracowane graficznie. Każdy detal został 
starannie zaprojektowany. Ważną rolę w opracowaniu materiałów dydak-
tycznych odegrała np. zastosowana kolorystyka zeszytów i teczek katechisty. 
W klasie I dominuje kolor niebieski, oznaczający wodę sakramentu chrztu 

1	 KK 11, KKK 1324.
2	 Wskazania duszpastersko-katechetyczne Arcybiskupa Metropolity Białostockiego dotyczące 

przygotowania dzieci do sakramentu pokuty i pojednania oraz Pierwszej Komunii Świętej 
w Archidiecezji Białostockiej, https://katecheza.archibial.pl/images/download/I_Komu-
nia_instrukcja_2023.pdf (dostęp: 25.11.2023), dalej: WDKAMB.

3	 Zob. E. Młyńska, A Catechumenal Model of Catechesis to Prepare Children for First Holy 
Communion in the Archdiocese of Białystok, „Rocznik Teologii Katolickiej” 19 (2020), 
s. 171.



64 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

świętego. W klasie II jest to kolor fioletowy, wskazujący na pokutę, klasa III 
związana jest z kolorem żółtym, oznaczającym światłość i w końcu w klasie IV 
kolor zielony to kolor nadziei, ale też chrześcijańskiej codzienności. W każdym 
zeszycie katechista może odnaleźć zarówno scenariusze spotkań dla dzieci, jak 
i dla rodziców oraz wiele aneksów z dodatkowymi materiałami przydatnymi 
do pracy formacyjnej, które znajdują się w teczkach pomocy. Niezwykle waż-
ną pomocą jest zestaw dużych plansz zbindowanych, do których dołączone 
są naklejki elektrostatyczne, pozwalające uzupełniać odpowiednio plansze. 
W przyszłości powstanie także dedykowana programowi „Na spotkanie z Panem 
Jezusem” oraz materiałom pierwszokomunijnym specjalna strona internetowa. 

W związku z ukazaniem się nowych archidiecezjalnych materiałów pierwszo
komunijnych do programu „Na spotkanie z Panem Jezusem” zaistniała ko-
nieczność przypomnienia wskazań duszpastersko-katechetycznych odnośnie 
do przygotowania pierwszokomunijnego w Archidiecezji Białostockiej oraz 
ukazania w sposób szczegółowy całego cyklu formacji dzieci i ich rodziców. Stąd 
też z dniem 1 września 2023 roku wszedł w życie nowy dokument podpisany 
przez Metropolitę Białostockiego abp. Józefa Guzdka, który „zawiera podsta-
wowe wskazania dotyczące przygotowania dzieci do przyjęcia i przeżywania 
sakramentu pokuty i pojednania oraz Pierwszej Komunii Świętej w Archidie-
cezji Białostockiej”4. 

Archidiecezjalne dokumenty dotyczące 
przygotowania pierwszokomunijnego

Należy podkreślić, iż Wskazania duszpastersko-katechetyczne z 1 września 
2023 roku nie są pierwszym dokumentem traktującym o przygotowaniu pierw-
szokomunijnym w Archidiecezji Białostockiej. W ciągu 30 lat od reorganizacji 
struktury Kościoła w Polsce, w najnowszej historii Kościoła białostockiego, 
sprawy katechetyczne były wpisane w priorytety działań duszpasterskich 
Archidiecezji Białostockiej. Stąd też metropolici białostoccy lub Wydział 
Katechetyczny Kurii Metropolitalnej Białostockiej, wytyczając konkretną 
linię w działaniach pastoralnych oraz dla uporządkowania spraw związanych 
z przygotowaniem pierwszokomunijnym w dekretach, komunikatach czy in-
strukcjach, wskazywali na przebieg i sposób formacji dzieci przygotowujących 
się do Pierwszej Komunii Świętej. 

W roku 2000 abp Stanisław Szymecki wydał Dekret dotyczący przygotowania 
i udzielania dzieciom sakramentu pokuty i Eucharystii, któremu towarzyszyła 
Instrukcja duszpastersko-katechetyczna do dekretu w sprawie przygotowania 

4	 4, WDKAMB.



65Leszek Marius Jakoniuk, Przygotowanie pierwszokomunijne w dokumencie „Wskazania...”

i udzielania dzieciom sakramentów pokuty i Eucharystii5. Dokument wprowadził 
trzyletni cykl formacji dla uczniów klas I-III szkoły podstawowej, aby umożliwić 
dzieciom świadome przeżywanie sakramentów pokuty i Eucharystii. Dokument 
podkreślał konieczność uzupełnienia szkolnych lekcji religii o formację litur-
giczną oraz przejście od przygotowania indywidualnego do formacji wspólno-
towej. Formacja katechumenalna obejmowała etapy takie, jak: dziękczynienie 
za chrzest, sakrament pokuty przed Pierwszą Komunią Świętą oraz celebrację 
Pierwszej Komunii Świętej i jej rocznicy. Instrukcja zalecała równoczesną for-
mację rodziców, aby mogli wspierać dzieci w duchowej drodze i codziennych 
obowiązkach. Formacja dzieci miała być prowadzona metodami liturgicznymi, 
a za jej realizację byli odpowiedzialni kapłani, katecheci, rodzice i wspólnota 
parafialna. 

Kolejnym dokumentem, poprzedzającym Wskazania duszpastersko-kateche-
tyczne z 1 września 2023 roku, był wydany 27 września 2004 roku przez abp. Woj-
ciecha Ziembę Komunikat dotyczący katechezy parafialnej przygotowującej dzieci 
do I Komunii Św. w Archidiecezji Białostockiej6, w którym metropolita białostocki, 
zwracając się do rodziców w sprawie katechezy parafialnej przygotowującej 
dzieci do Pierwszej Komunii Świętej, podkreślił, że rodzina jest kluczowym 
miejscem katechezy, a parafia pełni ważną rolę w życiu każdego chrześcijani-
na. Przypomniał, że katecheza trwa przez trzy lata: w klasie pierwszej dzieci, 
odwołując się do swego chrztu, pogłębiają swoją przynależność do Kościoła. 
W drugiej przygotowują się do sakramentów pokuty i Eucharystii, a w trzeciej 
pogłębiają życie eucharystyczne. W Komunikacie arcybiskup zachęcił rodziców 
do aktywnego uczestnictwa w procesie przygotowania do Pierwszej Komunii 
Świętej oraz do wspierania dzieci własnym świadectwem wiary.

Rok po Komunikacie abp. Wojciecha Ziemby została wydana Instrukcja dusz-
pastersko-katechetyczna dotycząca przygotowania i udzielania dzieciom sakramen-
tów pokuty i Eucharystii7, podpisana przez dyrektora wydziału katechetycznego. 
Instrukcja ponownie zaleca, aby katecheza odbywała się w parafiach i trwała 
trzy lata. Zakres treściowy przygotowania do sakramentu pokuty i Eucharystii 
pozostał bez zmian. Instrukcja podkreśla także, że katecheza powinna być 
procesem ciągłym, związanym z rokiem liturgicznym i obejmującym naukę 
liturgicznych pieśni oraz przygotowanie do służby liturgicznej. Rodzice są 

5	 Zob. I Synod Archidiecezji Białostockiej, Białystok 2002, 294-300.
6	 W. Ziemba, Komunikat dotyczący katechezy parafialnej przygotowującej dzieci do I Komunii 

Św. w Archidiecezji Białostockiej, dokument nr 669/04, Archiwum Wydziału Katechetycz-
nego Kurii Metropolitalnej Białostockiej.

7	 Instrukcja duszpastersko-katechetyczna dotycząca przygotowania i udzielania dzieciom sa-
kramentów pokuty i Eucharystii z 31 sierpnia 2005, „Wiadomości Kościelne Archidiecezji 
Białostockiej” 2 (2007), s. 56-63.



66 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

zachęcani do aktywnego udziału w przygotowaniu dzieci, a parafia, wspierana 
przez księży, katechetów i animatorów, jest uprzywilejowanym miejscem dla 
katechezy sakramentalnej. 

Katechumenalny model w katechezie pierwszokomunijnej
Każdy z opublikowanych dotychczasowych archidiecezjalnych dokumentów 

zarówno w swojej treści, jak i formie utrzymywał jedną linię pastoralną. Uprzy-
wilejował w formacji pierwszokomunijnej katechumenalny model parafialnej 
katechezy sakramentalnej. Stawiano przede wszystkim na stopniowe, głębokie 
i wspólnotowe wprowadzanie dzieci w życie chrześcijańskie. Podyktowane było 
to tym, że tradycyjne programy katechetyczne często skupiały się na przekazy-
waniu podstawowych informacji teologicznych i praktycznych (np. związanych 
z przygotowaniem do samej ceremonii). Jako że przygotowanie do Pierwszej Ko-
munii Świętej powinno być jednym z najważniejszych momentów w życiu 
katolickiego dziecka i jego rodziny, katechumenalny model przygotowania 
wydaje się być najbardziej odpowiedni. Powszechna w Kościele praktyka chrztu 
dzieci domaga się więc uzupełnienia o dalszą formację. Konieczne jest zatem 
wprowadzenie wtórnej inicjacji, która będzie kształtować chrześcijański styl 
życia po chrzcie świętym. Taką potrzebę wyrażał już w latach osiemdziesiątych 
ubiegłego wieku papież Jan Paweł II. Wskazywał na odczuwalne „(...) zwłasz-
cza w krajach o starych tradycjach chrześcijańskich, w krajach europejskich 
«wycieńczenie» naszego wewnętrznego chrześcijaństwa, tego, co powinno 
być owocem naszego chrztu”8. Zatem katechumenalny model w formacji 
sakramentalnej w kontekście nasilających się zjawisk, takich jak zróżnico-
wanie pod względem kulturowym społeczeństwa krajów Europy, postępująca 
sekularyzacja czy dające o sobie znać ideologie ateistyczne i antyteistyczne, 
które nie tylko sprzeciwiają się Kościołowi, ale religii jako takiej, wydawał się 
być nieodzowny. Wspomniane nasilające się zjawiska nie sprzyjają rozwojowi 
wiary człowieka XXI wieku. Kościół musi ciągle poszukiwać nowych dróg 
dotarcia do człowieka z Dobrą Nowiną. Jedną z takich dróg jest odnowienie 
w Kościele katechumenatu, o którym wspomina Sobór Watykański II9, a po 
nim kolejni papieże10. 

8	 Jan Paweł II, homilia w parafii św. Marii Goretti w Rzymie, 31 stycznia 1988 roku 
(https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1988/documents/hf_jp-
-ii_hom_19880131_parrocchia-maria-goretti.html (dostęp: 25.11.2023).

9	 Zob. Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum Concilium, 64.
10	 Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o katechizacji, Kielce 

2020. Zob. punkty 2, 61, 64, 328 Dyrektorium o katechizacji.



67Leszek Marius Jakoniuk, Przygotowanie pierwszokomunijne w dokumencie „Wskazania...”

Główne założenia programu „Na spotkanie z Panem Jezusem”
Z perspektywy czasu można powiedzieć, iż dotychczasowe archidiecezjalne 

dokumenty katechetyczne związane z przygotowaniem pierwszokomunijnym 
stanowiły swoiste „pastoralne preludium” do zatwierdzonego we wrześniu 
2023 roku we Wskazaniach duszpastersko-katechetycznych programu „Na 
spotkanie z Panem Jezusem”. Katechumenalny model przygotowania dzieci 
pierwszokomunijnych jest kontynuacją poprzednich działań duszpasterskich 
w Archidiecezji Białostockiej i jest mocno obecny w nowym programie. In-
spiracja starożytnym katechumenatem oferuje głębsze i bardziej zintegrowane 
podejście, które obejmuje zarówno formację intelektualną, jak i duchową. 
Model ten w aspekcie teologicznym opiera się na fundamentalnych zasadach, 
które podkreślają w sposób szczególny znaczenie wspólnoty, sakramentów oraz 
ciągłego wzrastania w wierze.

Ksiądz Arcybiskup Metropolita Józef Guzdek, zwracając się do katechistów 
we wstępie do programu pierwszokomunijnego, przypomniał o zaszczytnej 
misji Kościoła, jaką jest „doprowadzenie dzieci do świadomego i osobistego 
spotkania z kochającym i przebaczającym Chrystusem w sakramencie pokuty 
i pojednania oraz do zjednoczenia z Nim w Komunii Świętej”11. Droga do 
realizacji tej zaszczytnej misji, jak i osiągniecie celu w podejmowanym przez 
Kościół białostocki programie formacyjnym, została nakreślona szczegółowo 
w dokumencie Wskazania duszpastersko-katechetyczne, który, jak to zostało 
wskazane na samym jego początku, nawiązuje także do obowiązujących w Polsce 
„Wskazań Konferencji Episkopatu Polski z dnia 29.08.2020 roku”12.

W koncepcji programu formacyjnego da się zauważyć, iż integruje on życie 
rodzinne, szkolne i parafialne, angażując wszystkich odpowiedzialnych za kate-
chezę w proces duchowego wzrastania dzieci. Cele, zadania i metody poszcze-
gólnych etapów formacji są w nim jasno określone, co pozwala na skuteczne 
przygotowanie dzieci do ich pełnego i świadomego uczestnictwa w Eucharystii. 
Proces przygotowania dzieci do jej przyjęcia jest zorganizowany w kilku etapach, 
mających na celu wprowadzenie ich w pełnię życia sakramentalnego Kościoła.

11	 J. Guzdek, Słowo Metropolity Białostockiego, [w:] Na spotkanie z Panem Jezusem, red. 
E. Młyńska, J. Wysztygiel, L. Jakoniuk, B. Skłodowski, z. 1, „Bóg mnie woła”: scenariusze 
spotkań z dziećmi klas pierwszych, scenariusze spotkań z rodzicami, Białystok 2023, s. 5.

12	 Wskazania Konferencji Episkopatu Polski dotyczące przygotowania dzieci do przyjęcia 
i przeżywania sakramentu pokuty i pojednania oraz Pierwszej Komunii Świętej (zatwier-
dzone uchwałą KEP 43/386/2020 z dnia 29 sierpnia 2020 r.), https://opoka.org.pl/News/
Polska/2020/przygotowanie-dzieci-do-sakramentu-pokuty-i-pierwszej-komunii-swietej 
(dostęp: 25.11.2023)., zob. 4, WDKAMB.



68 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Etapy przygotowania pierwszokomunijnego13

Wskazania duszpastersko-katechetyczne bardzo jasno ukierunkowują na eta-
powość przygotowania pierwszokomunijnego. Dokument wyróżnia ich cztery:

– � Przygotowanie dalsze: rozpoczyna się ono w okresie wczesnego dzieciństwa 
i obejmuje wychowanie religijne w rodzinie oraz uczestnictwo w życiu 
liturgicznym parafii.

– � Przygotowanie bliższe: odbywa się na lekcjach religii w szkole oraz kate-
chezie sakramentalnej w parafii, obejmując klasy I i II szkoły podstawowej.

– � Przygotowanie bezpośrednie: ma miejsce w klasie III i polega na uczest-
nictwie dzieci w katechezie szkolnej oraz w parafii.

– � Etap mistagogiczny: realizuje się w klasie IV, koncentrując się na dal-
szym rozwijaniu życia eucharystycznego i pokutnego poprzez realne 
doświadczenie wspólnoty wiary i miłości oraz poprzez aktywne zaanga-
żowanie w życie wspólnoty parafialnej.

Wskazania organizacyjne katechezy
Dokument Metropolity Białostockiego zwraca uwagę na to, że odpowie-

dzialnym za organizację katechizacji w parafii jest proboszcz. Wynika to z obo-
wiązków, jakie Kodeks Prawa Kanonicznego14 nakłada na niego w momencie 
objęcia parafii. W ramach wsparcia procesu katechetycznego proboszcz, do 
realizacji programu formacyjnego, dobiera odpowiednie osoby, które doku-
ment Wskazania duszpastersko-katechetyczne nazywa katechistami. Katechiści 
z ramienia proboszcza są odpowiedzialni za katechezę sakramentalną w pa-
rafii. Przygotowując dzieci do sakramentów sami też wymagają odpowiedniej 
formacji. Katechistami mogą być kapłani, osoby konsekrowane, katecheci 
szkolni lub animatorzy ruchów i stowarzyszeń. Proces katechizacji wymaga 
ścisłej współpracy między duszpasterzami, katechetami szkolnymi, katechistami 
i rodzicami. Wskazania duszpastersko-katechetyczne przypominają, aby spotkania 
katechetyczne odbywały się regularnie, zgodnie z ustalonymi etapami, przy 
zastosowaniu metod liturgicznych, takich jak celebracja liturgiczna, medy-
tacja znaków i symboli oraz modlitwa wspólnotowa15. Ważnym elementem 
dokumentu jest wskazanie, iż katecheza dzieci komunijnych powinna odbywać 
się w parafii zamieszkania dziecka, a nie w parafii, gdzie znajduje się szkoła16. 
W Dyrektorium katechetycznym Kościoła katolickiego w Polsce widzimy, że 

13	 Zob. 7, WDKAMB.
14	 KPK 776-777.
15	 29-30, WDKMB.
16	 Zob. 16, WDKMB.



69Leszek Marius Jakoniuk, Przygotowanie pierwszokomunijne w dokumencie „Wskazania...”

inicjacyjna katecheza parafialna wspiera i dopełnia szkolne nauczanie religii17. 
Dopuszcza się jednak, w wyjątkowych sytuacjach, celebrację uroczystości 
Pierwszej Komunii Świętej poza parafią po uprzedniej formacji w rodzinnej 
parafii18. Przyjęcie Pierwszej Komunii Świętej odbywa się na zakończenie klasy 
III (ok. 10 roku życia dziecka). Ze względu na szczególne okoliczności (wiek 
dziecka, niepełnosprawności, trudności rozwojowe, zaniedbanie wychowawcze 
itp.) dopuszcza się wyjątki w procesie przygotowania poprzez zindywidualizowa-
ne podejście do każdego przypadku19. Ważnym momentem w życiu parafii, na 
co zwraca uwagę dokument Wskazania duszpastersko-katechetyczne, jest także 
organizacja rocznicy Pierwszej Komunii Świętej20. 

Treść katechez sakramentalnych
Arcybiskup Metropolita we wspomnianym już słowie wstępnym do programu 

„Na spotkanie z Panem Jezusem” w zarysie zaprezentował także treści, jakie 
będą przedmiotem 4-letniego cyklu: 

W klasie pierwszej dzieci będą mogły obudzić w sobie świadomość przyjętego sa-
kramentu chrztu świętego, w klasie drugiej przygotować się do sakramentu pokuty 
i pojednania, w klasie trzeciej zostaną wprowadzone w tajemnicę sakramentu 
Eucharystii i po raz pierwszy będą uczestniczyły w sposób pełny we Mszy Świętej, 
a w klasie czwartej będą uczyły się żyć we wspólnocie Kościoła21.

Przedstawiona tematyka formacyjnych spotkań ma swoje szczegółowe omó-
wienie w opublikowanym dokumencie Wskazania duszpastersko-katechetyczne. 
Znajdują się one w częściach III i VI, gdzie zostały, obok podziału treści na 
cztery lata formacyjne, wskazane także tematy spotkań oraz propozycja ich 
realizacji w konkretnym miesiącu i miejscu (np. kościół, salka katechetyczna)22. 
Przygotowanie obejmuje:

17	 „Inicjacyjna funkcja katechezy winna znaleźć swe urzeczywistnienie głównie w parafii, 
nawet wówczas, gdy, w przypadku dzieci i młodzieży, nauczanie religii odbywa się w szkole. 
W ten sposób inicjacyjna katecheza parafialna dopełnia szkolne nauczanie religii. Prze-
jęcie inicjacyjnej funkcji katechezy przez duszpasterstwo parafialne wynika z eklezjalnej 
natury samej katechezy”, 53, DKKKP.

18	 Zob. 17, WDKMB.
19	 Zob. 19, WDKMB.
20	 Zob. 8, WDKMB.
21	 J. Guzdek, Słowo Metropolity Białostockiego..., s. 5.
22	 Zob. 21-25, WDKMB oraz rozdział VI WDKMB.



70 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

– � Pierwszy rok formacji: „Bóg mnie woła”23 (spotkania mają na celu uświa-
domienie dzieciom, że od chrztu świętego należą do rodziny dzieci Bożych 
i Bóg nieustannie, na różne sposoby, przywołuje je do siebie).

– � Drugi rok formacji: „Biegnę na spotkanie”24 (spotkania zwracają uwagę 
na kształtowanie w dzieciach postaw związanych z sakramentem pokuty 
i pojednania. Nie chodzi jednak wyłącznie o postawy pokutne, ale o wy-
chowanie moralne w ogólności i przygotowanie do spotkania z Jezusem 
Miłosiernym).

– � Trzeci rok formacji „Razem świętujemy”25 (spotkania wprowadzają dzieci 
w obrzędy liturgii Mszy świętej oraz bezpośrednie przygotowanie do sa-
kramentu pokuty i pojednania oraz Eucharystii).

– � Czwarty rok formacji: „Kochamy Jezusa”26 (spotkania dają wyraz potrzebie 
pielęgnowania przez dzieci zażyłej więzi z Jezusem, której pogłębianie jest 
głównym celem formacji chrześcijańskiej). 

Jak widać z przedstawionych powyżej treści formacja dzieci do sakramentu 
pokuty i pojednania oraz Pierwszej Komunii Świętej w Archidiecezji Białostoc-
kiej, dzięki rozłożeniu jej na 4-letni cykl, pozwala na etapowe wprowadzanie 
dziecka na drogę wtórnej inicjacji chrześcijańskiej. Jak nadmienia Arcybiskup 
Metropolita „przygotowanie oraz przeżywanie pierwszej spowiedzi i Pierwszej 
Komunii Świętej powinno przechodzić przez kolejne etapy”27. Wszystko po 
to, aby przygotowanie pierwszokomunijne nie było wydarzeniem chwilowym, 
okazjonalnym, ale aby rzeczywiście zmierzało do permanentnej formacji dzieci 
i ich rodziców. 

Aktywne uczestnictwo rodziców
Przygotowanie dzieci do sakramentu pokuty i pojednania oraz Eucharystii wy-

maga aktywnego zaangażowania rodziców. Wskazania duszpastersko-katechetyczne 
23	 Zob. E. Młyńska, J. Wysztygiel, L. Jakoniuk, B. Skłodowski (red.), „Bóg mnie woła”: scena-

riusze spotkań z dziećmi klas pierwszych, scenariusze spotkań z rodzicami, [w:] Na spotkanie 
z Panem Jezusem, z. 1, Białystok 2023.

24	 Zob. E. Młyńska, J. Wysztygiel, L. Jakoniuk, B. Skłodowski (red.), „Biegnę na spotkanie”: 
scenariusze spotkań z dziećmi klas drugich, scenariusze spotkań z rodzicami, [w:] Na spotkanie 
z Panem Jezusem, z. 2, Białystok 2023.

25	 Zob. E. Młyńska, J. Wysztygiel, L. Jakoniuk, B. Skłodowski (red.), „Razem świętujemy”: 
inicjacja liturgiczna dzieci klas trzecich, nabożeństwa i obrzędy, biały tydzień, scenariusze 
spotkań z rodzicami, [w:] Na spotkanie z Panem Jezusem, z. 3, Białystok 2023.

26	 E. Młyńska, J. Wysztygiel, L. Jakoniuk, B. Skłodowski (red.), „Kochamy Jezusa”: scena-
riusze spotkań z dziećmi klas czwartych, scenariusze spotkań z rodzicami, [w:] Na spotkanie 
z Panem Jezusem, z. 4, Białystok 2023.

27	 J. Guzdek, Słowo Metropolity Białostockiego..., s. 5.



71Leszek Marius Jakoniuk, Przygotowanie pierwszokomunijne w dokumencie „Wskazania...”

poświęcają ich roli wiele miejsca28. W trakcie formacji pierwszokomunijnej 
dzieci należy zapewnić ich rodzicom możliwość uczestniczenia w kateche-
zach oraz zachęcać do kontynuowania formacji w domu poprzez konkretne 
zadania domowe. Współpraca z rodzicami polega na zapoznaniu z treściami 
i metodami formacji, aby mogli efektywnie wspierać kształtowanie wiary swo-
ich dzieci. Treść katechez dla rodziców w programie „Na spotkanie z Panem 
Jezusem” jest skorelowana z tematyką spotkań dzieci, aby ułatwić następnie 
dialog katechetyczny w rodzinie. Program zachęca, aby spotkania z rodzicami 
miały formę warsztatów i ewangelicznych rewizji życia. Szczególną troską 
w formacji pierwszokomunijnej należy otoczyć rodziców żyjących w związkach 
niesakramentalnych, ukazując im ważne miejsce w Kościele i zachęcając ich 
do zaangażowania w jego życie. Tego rodzaju formacja pomaga rodzicom nie 
tylko lepiej przygotować dzieci do sakramentów, ale także umacnia ich własną 
wiarę i zaangażowanie w życie Kościoła.

Podsumowanie
Katechumenalny model przygotowania do Pierwszej Komunii Świętej w Ar-

chidiecezji Białostockiej obecny w programie „Na spotkanie z Panem Jezusem” 
jest osadzony głęboko w teologii oraz oferuje całościowe podejście do formacji 
sakramentalnej. Włączenie wspólnoty, rodziny oraz długotrwała formacja 
duchowa i intelektualna pomagają dzieciom i ich rodzinom lepiej zrozumieć 
i przeżywać wiarę. Model ten nie tylko stwarza sprzyjające okoliczności przygo-
towania do przyjęcia sakramentu Eucharystii, ale również integruje uczestników 
z życiem Kościoła, wzmacniając ich więzi z Bogiem i wspólnotą wiernych. 

Wszelkie działania, jakie zaleca dokument Wskazania duszpastersko- 
-katechetyczne obejmują doprowadzenie dzieci do osobistego spotkania z Chry-
stusem w sakramencie Eucharystii. Realizacja założonego celu jest możliwa 
poprzez formację, która jest podzielona na etapy. Program formacyjny „Na 
spotkanie z Panem Jezusem” eksponuje znaki liturgiczne, słowo Boże i obrzę-
dy liturgiczne. Stałym elementem spotkań formacyjnych jest także modlitwa 
proponowana w różnej formie. Stanowi ona ważne ogniwo w wychowaniu 
dzieci do nawiązania osobistej relacji z Bogiem. Głównym celem i zadaniem 
katechezy pierwszokomunijnej, a w szczególności katechezy parafialnej, jest 
doprowadzenie dzieci do zjednoczenia z Jezusem Chrystusem. Realizuje się 
to w czteroletnim programie formacyjnym „Na spotkanie z Panem Jezusem”, 
który od września 2023 roku został wprowadzony dokumentem Wskazania 
duszpastersko-katechetyczne Arcybiskupa Metropolity Białostockiego dotyczące 

28	 Zob. 32-36, WDKMB.



72 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

przygotowania dzieci do sakramentu pokuty i pojednania oraz Pierwszej Komunii 
Świętej w Archidiecezji Białostockiej.

Słowa kluczowe: katecheza parafialna, katechumenat, Pierwsza Komunia 
Święta, program „Na spotkanie z Panem Jezusem”, Archidiecezja Białostocka.

Bibliografia:
1.	Guzdek J., Słowo Metropolity Białostockiego, [w:] Na spotkanie z Panem Jezusem, 

red. E. Młyńska, J. Wysztygiel, L. Jakoniuk, B. Skłodowski (red.), z. 1, „Bóg mnie 
woła”: scenariusze spotkań z dziećmi klas pierwszych, scenariusze spotkań z rodzicami, 
Białystok 2023, s. 5-6.

2.	Instrukcja duszpastersko-katechetyczna dotycząca przygotowania i udzielania dzieciom 
sakramentów pokuty i Eucharystii z 31 sierpnia 2005, „Wiadomości Kościelne Ar-
chidiecezji Białostockiej” 2 (2007), s. 56-63.

3.	I Synod Archidiecezji Białostockiej, Białystok 2002.
4.	Jan Paweł II, homilia w parafii św. Marii Goretti w Rzymie, 31 stycznia 1988 

roku (https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1988/documents/
hf_jp-ii_hom_19880131_parrocchia-maria-goretti.html (dostęp: 25.11.2023).

5.	Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994.
6.	Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 1983.
7.	Konferencja Episkopatu Polski, Dyrektorium katechetyczne Kościoła katolickiego 

w Polsce, Kraków 2001.
8.	Młyńska E., A Catechumenal Model of Catechesis to Prepare Children for First Holy 

Communion in the Archdiocese of Białystok, „Rocznik Teologii Katolickiej” 19 
(2020), s. 171-185.

9.	Młyńska E., Wysztygiel J., Jakoniuk L., Skłodowski B. (red.), „Bóg mnie woła”: 
scenariusze spotkań z dziećmi klas pierwszych, scenariusze spotkań z rodzicami, [w:] Na 
spotkanie z Panem Jezusem, z. 1, Białystok 2023.

10.	Młyńska E., Wysztygiel J., Jakoniuk L., Skłodowski B. (red.), „Biegnę na spotkanie”: 
scenariusze spotkań z dziećmi klas drugich, scenariusze spotkań z rodzicami, [w:] Na 
spotkanie z Panem Jezusem, z. 2, Białystok 2023.

11.	Młyńska E., Wysztygiel J., Jakoniuk L., Skłodowski B. (red.), „Razem świętujemy”: 
inicjacja liturgiczna dzieci klas trzecich, nabożeństwa i obrzędy, biały tydzień, scenariu-
sze spotkań z rodzicami, [w:] Na spotkanie z Panem Jezusem, z. 3, Białystok 2023.

12.	Młyńska E., Wysztygiel J., Jakoniuk L., Skłodowski B. (red.), „Kochamy Jezusa”: 
scenariusze spotkań z dziećmi klas czwartych, scenariusze spotkań z rodzicami, [w:] Na 
spotkanie z Panem Jezusem, z. 4, Białystok 2023.

13.	Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o katechizacji, 
Kielce 2020.

14.	Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium.
15.	Sobór Watykański II, Konstytucja o liturgii świętej Sacrosanctum Concilium.
16.	Wskazania duszpastersko-katechetyczne Arcybiskupa Metropolity Białostockiego 

dotyczące przygotowania dzieci do sakramentu pokuty i pojednania oraz Pierwszej 



73Leszek Marius Jakoniuk, Przygotowanie pierwszokomunijne w dokumencie „Wskazania...”

Komunii Świętej w Archidiecezji Białostockiej, https://katecheza.archibial.pl/images/
download/I_Komunia_instrukcja_2023.pdf (dostęp: 25.11.2023).

17.	Wskazania Konferencji Episkopatu Polski dotyczące przygotowania dzieci do przyjęcia 
i przeżywania sakramentu pokuty i pojednania oraz Pierwszej Komunii Świętej (za-
twierdzone uchwałą KEP 43/386/2020 z dnia 29 sierpnia 2020 r.), https://opoka.org.
pl/News/Polska/2020/przygotowanie-dzieci-do-sakramentu-pokuty-i-pierwszej-
komunii-swietej (dostęp: 25.11.2023).

18.	Ziemba W., Komunikat dotyczący katechezy parafialnej przygotowującej dzieci do I Ko-
munii Św. w Archidiecezji Białostockiej, dokument nr 669/04, Archiwum Wydziału 
Katechetycznego Kurii Metropolitalnej Białostockiej.



Tadeusz Kasabuła
Uniwersytet w Białymstoku
DOI: 10.15290/std.2023.09.05

TEOLOGIA W ŚWIECIE NAUK

THEOLOGY IN THE WORLD OF SCIENCE

This study is an attempt to define the place and role of theology in the world 
of science over the twenty centuries of interrelationship between faith and 
scientific disciplines, especially those based on empiricism. In order to make 
the necessary analyses and comparisons, it was first necessary to answer the 
question of how theology defined itself and what place it had among academic 
disciplines. This was a dynamic process. Its dynamics were determined above 
all by the development of the sciences and their perception of theology as 
a science. This argumentation leads to conclusions indicating the necessity 
of interdisciplinary research that takes into account the role of theology as 
a humanising research field in the world of science.

Key words: theology, science, faith, experience, interdisciplinarity.

Wstęp
Zarówno szkolnictwo na wszystkich poziomach nauczania, jak i aktywność 

naukowa były i nadal pozostają jednym z wyróżników chrześcijaństwa. Myśl 
chrześcijańska pobudzała do podejmowania wysiłków w dziedzinie edukacji, 
stąd do pewnego momentu dziejów szkolnictwo i działalność naukowa były 
wyłącznie domeną instytucji kościelnych. Nie jest przypadkiem i warto o tym 
pamiętać, że Jezus z Nazaretu był często, a przez uczniów zawsze, nazywany 
„Nauczycielem” (Rabbi). Od początku więc chrześcijaństwo było ściśle zwią-
zane z nauczaniem i wychowywaniem oraz głoszeniem prawd wiary w świecie 

 0000-0003-3731-5324



75Tadeusz Kasabuła, Teologia w świecie nauk

pogańskim, realizując tym samym nakaz Chrystusa, skierowany do apostołów: 
„Idźcie i nauczajcie wszystkie narody” (Mt 28,19). 

Organizując edukację i angażując się w działalność naukową, chrześcijaństwo 
oparło się na doświadczeniach judaizmu, gdzie synagogi były nie tylko domami 
modlitwy, ale też miejscem studiów nad tekstami Tory. Celem było nabycie mą-
drości i osiągnięcie świętości. Pierwsze własne szkoły chrześcijanie organizowali 
na wzór analogicznych instytucji istniejących w kręgu kulturowym helleńskim.

Inspiracją zatem dla zaangażowania w dziedzinie edukacji i nauki był 
imperatyw głoszenia Ewangelii „wszystkim narodom”. By to nauczanie było 
skuteczne, sięgnięto po wzorce wypracowane przez judaizm i grecką filozofię. 
Źródło wszelkiego poznania naukowego (filozoficznego, religijnego, teologicz-
nego) tkwi w samym akcie stwórczym, implikującym powołanie człowieka, 
który, stworzony na obraz i podobieństwo Boże, został obdarzony pragnieniem 
poznawania1. Człowiek z natury swej chce poznać i rozumieć otaczającą go 
rzeczywistość i odnaleźć w niej swoje miejsce. Tę dyspozycję uzupełnił Bóg 
przekazaną człowiekowi zdolnością uczestniczenia w swej stwórczej mocy 
według nakazu: „czyńcie sobie ziemię poddaną”. Ponadto człowiek został ob-
darzony dyspozycją nazywania rzeczy tak, by mógł w relacji do nich dokonywać 
samookreślenia. Możliwe jest ono tylko w prawdzie o sobie i o otaczającym 
świecie2. Tylko żyjąc i działając w prawdzie można zdefiniować wolność czło-
wieka. Większość współcześnie lansowanych konstrukcji myślowych, nurtów 
filozoficznych i ideologii ignoruje prawdę o rzeczywistości. Nie służą one zatem 
człowiekowi i jego samorealizacji. Nie są do tego zdolne, bo nie dają pełnej 
prawdy o człowieku, o sensie i celu jego istnienia. Skutkiem tego wolność 
jest utożsamiana z samowolą. Taki człowiek jest podatny na uzależnienia. Jest 
niewolony przez współczesny konsumpcjonizm, praktyczny materializm, pan-
seksizm, relatywizm, sceptycyzm, agnostycyzm itp. To prowadzi do różnego 
rodzaju patologii. Wyzwoleniu człowieka od fałszu i wszelkich ideologicznych 
zniewoleń współczesnego świata ma służyć między innymi uniwersytet i wszyst-
kie uprawiane w nim rodzaje nauk: humanistyczne, przyrodnicze, filozoficzne, 
teologiczne. Wszystkie one winny służyć człowiekowi i jego spełnieniu jako 
korony stworzeń3.

1	 Jan Paweł II, Konstytucja apostolska „Sapientia christiana” o uniwersytetach i wydziałach 
kościelnych, [w:] Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II, red. S. Urbański, t. 1, Warszawa 
1999, s. 14.

2	 Jan Paweł II, Spotkanie z profesorami i studentami Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 
Częstochowa, 6 czerwca 1979, [w:] Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II, red. S. Urbański, 
t. 1, Warszawa 1999, s. 94.

3	 M. Rusecki, S. Wilk, Od redaktorów, [w:] Świadka świadkowie, red. M. Rusecki, S. Wilk, 
Lublin 2008, s. 6-7.



76 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Uniwersytet średniowieczny miejscem rozkwitu teologii
Instytucja uniwersytetu narodziła się w łonie zachodniego chrześcijaństwa 

i jest tworem średniowiecza. Właśnie tam i właśnie wtedy narodziła się idea 
uniwersytetu i została ona w błyskawicznym, jak na historię, tempie urze-
czywistniona. Twórcy uniwersytetów urodzili się po Wielkiej Schizmie, ale 
jeszcze zanim zachodnie chrześcijaństwo zostało rozdarte przez reformację 
protestancką. Ogólnie można wyróżnić trzy etapy, które doprowadziły do 
urzeczywistnienia idei uniwersytetu: szkoły konwentualne, zależne od opata, 
szkoły katedralne, zależne od biskupa, i wreszcie uniwersytety.

Charakterystycznymi cechami organizacji uniwersyteckiej były: wolność 
nauki (bez immatrykulacji), międzynarodowość oraz hierarchiczność i ciągłość. 
Najpierw studiowano artes liberales (ogólnie pojętą filozofię), a dopiero potem 
teologię, prawo i medycynę. Językiem wykładowym była łacina. Profesorowie 
i słuchacze rekrutowali się z całego chrześcijańskiego Zachodu. Tę wspólnotę 
mistrzów i uczniów z początkiem XIII wieku zaczęto nazywać universitas magi-
strorum et scholarium lub studium generale4.

W tej właśnie atmosferze powstały pierwsze uniwersytety: Bolonia, Padwa, 
Paryż, Oxford, Praga, Kraków... Dość powiedzieć, że na początku XVI wieku 
było ich już około 50. Rozwój życia akademickiego ułatwiała łacina, będąca 
żywym, międzynarodowym językiem, częste przemieszczanie się profesorów 
i studentów, pojawienie się inteligencji europejskiej, dzielącej przekonania 
chrześcijańskie. Liczne ośrodki nauki średniowiecznej promowały badania 
uporządkowane, przechodzące od analizy do syntezy, oparte na obserwacji5.

Uniwersytety stały się bardzo szybko trzecią potęgą świata chrześcijańskiego. 
Obok imperium (państwa) i sacerdotium (Kościoła) doszedł teraz nowy czynnik, 
studium (uniwersytet). Stopnie akademickie nadawane przez uniwersytety były 
honorowane powszechnie w całym zachodnim chrześcijaństwie (licentia ubi-
que docendi). Co istotne, uniwersytety uzyskały pełną autonomię w dziedzinie 
badań naukowych. Nikt poza ludźmi uniwersytetu nie miał prawa ingerować 
w proces badawczy ani w dydaktykę6.

Podstawą wykształcenia w okresie średniowiecza było trivium i quadrivium. 
Sam termin pochodzi od Marcjanusa Kapelli, który w V wieku stworzył pod-
ręcznik wszystkich wykładanych w szkole nauk, składający się z siedmiu ksiąg 
i nazwał je „siedmioma sztukami wyzwolonymi”. Kasjodor w VI wieku w swoich 
Institutiones dostosował podręcznik Kapelli na użytek edukacji chrześcijańskiej. 
4	 W. Góralski, W poszukiwaniu pełnej prawdy, Warszawa 2003, s. 7.
5	 B. Kumor, Historia Kościoła, t. 3, Lublin 2001, s. 203-205.
6	 Zob. R.A. Müller, Geschichte der Universität. Von der mittelalterlichen Universitas zur 

deutschen Hochschule, München 1990, s. 9-11.



77Tadeusz Kasabuła, Teologia w świecie nauk

Trivium (sztuka słowa) obejmowało gramatykę, dialektykę i retorykę, quadri-
vium natomiast (sztuka liczby) geometrię, arytmetykę, astronomię i muzykę. 
W średniowieczu uzyskanie tytułu magistra siedmiu sztuk wyzwolonych 
stanowiło podstawę do dalszych studiów uniwersyteckich na kierunkach pra-
wa, medycyny oraz teologii. Na podbudowie trivium i quadrivium w naukach 
kościelnych rozwinęły się dwa główne kierunki, to jest scholastyka i mistyka. 
Scholastyka, czyli nauka szkolna, obejmowała głównie filozofię i teologię. Filo-
zofia scholastyczna rozwijała filozoficzną myśl grecką, zwłaszcza Arystotelesa, 
i była służką teologii – ancilla theologiae. Teologia scholastyczna porządkowała 
prawdy wiary w system i wyjaśniała je za pomocą pojęć filozoficznych7.

Najwybitniejszymi scholastykami byli dominikanie: św. Albert Wielki 
i św. Tomasz z Akwinu oraz franciszkanin – św. Bonawentura. Mistyka była 
nauką o nadprzyrodzonych stanach duszy i opierała się na uczuciu oraz intu-
icji. Przedstawicielami tego kierunku byli św. Bernard z Clairvaux i Tomasz 
á Kempis. Na uniwersytetach średniowiecznych nie zaniedbywano też nauk 
przyrodniczych i matematycznych. Do najwybitniejszych uczonych tego okresu 
należą: Albert Wielki, który badał rozwój roślin; Gerbert – papież czy Mikołaj 
Kopernik – matematyk, przyrodnik i astronom8.

Rektorami i kanclerzami były osoby duchowne w randze biskupa lub opa-
ta. Duży wkład w rozwój uniwersytetów włożyli dominikanie, franciszkanie 
i augustianie. Dominikanie zakładali wyższe uczelnie teologiczne, tzw. szkoły 
dominikańskie, powiązane z uniwersytetami w Kolonii, Bolonii, Paryżu i Perugii. 
W Paryżu dominikanie zajmowali się nauczaniem w swoim studium general-
nym przy ulicy Saint-Jacques oraz od 1229 r. w katedrach uniwersyteckich. 
Szkoły franciszkańskie zasłynęły dzięki takim uczonym, jak Aleksander z Hales 
(ok. 1180–1245) czy Duns Szkot (ok. 1270–1308). Bogactwem uniwersytetu, 
obok różnych form edukacji, otwartości na całą rzeczywistość i pluralizmu roz-
wiązań, dotyczących głównie problemów teologicznych, była jedność płynąca 
z wiary i język sprzyjający komunikacji wykładowców i studentów. Uniwersytety 
charakteryzowały się harmonijną współpracą w różnych aspektach pracy na-
ukowej. Cel nauki stawiano i rozumiano jasno: by lepiej poznawać i rozumieć 
rzeczywistość, czyli kosmos, człowieka, Boga, a także, by przez naukę lepiej 
służyć człowiekowi i różnym formom organizacji życia społecznego9.

Prowadząc od samego początku, tj. od czasów przełomu umysłowego i rozkwi-
tu kultury intelektualnej w XII–XIII wieku, nauczanie w zakresie całokształtu 
7	 Por. M. Rusecki, Fenomen chrześcijaństwa. Wkład w kulturę, Lublin 2001, s. 136-137.
8	 A. Vetulani, Początki najstarszych wszechnic środkowoeuropejskich, Wrocław 1970, s. 96-103, 

183-185.
9	 M. Rusecki, Cud w myśli chrześcijańskiej, Lublin 1991, s. 85-160; A. Petrani, Szkolnictwo 

teologiczne w Polsce, „Prawo Kanoniczne” 7 (1964), nr 1-2, s. 127-200.



78 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

ówczesnych nauk, uniwersytet średniowieczny, otwarty dla wszystkich, łączący 
kształcenie ogólne z zawodowym, nauczanie z badaniami naukowymi, wzboga-
canie umysłu z kształtowaniem charakteru, wiedzę z wiarą oraz refleksję nad 
rzeczywistością naturalną z refleksją nad rzeczywistością nadprzyrodzoną – miał 
charakter na wskroś uniwersalny10.

Co do struktury oraz metod i zakresu nauczania, uniwersytety pozostawały 
niezmienne aż do XVI wieku.

Teologia w strukturach szkolnictwa 
wyższego w czasach nowożytnych

Od renesansu i reformacji mecenat nad uniwersytetami zaczęły przejmować 
władze państwowe. Choć funkcje i wpływy Kościoła uległy umniejszeniu, to 
inspiracje chrześcijańskie trwały nadal w formie niezmienionej. Uniwersytet 
formował człowieka nie tylko po względem intelektualnym, ale kształtował jego 
postawy moralne, co było dowodem zabiegów Kościoła o godność człowieka 
i jego harmonijny rozwój. Chociaż niektórzy teologowie, filozofowie i humaniści 
relatywizowali niejedną z prawd wiary, liberalizowali obyczaje, to jednak Kościół 
niezmiennie bronił Credo i moralności tak społecznej, jak i indywidualnej11.

Renesans i reformacja dały wprawdzie możliwości wprowadzenia wielu 
pozytywnych przemian, to jednak przyczyniły się też w znacznym stopniu do 
rozbicia jedności religijnej i kulturowej zachodniego kręgu chrześcijaństwa. 
W czasach nowożytnych pojawiły się pierwsze przejawy coraz silniej zaryso-
wujących się z czasem konfliktów między nauką a religią, rozumem i wiarą. 
Wielu przedstawicieli nauk przyrodniczych i filozofii przyjęło pogląd, że świat 
i człowiek wystarczają sobie w zupełności, zatem nie ma potrzeby odnosić się 
do Boga, Objawienia i religii, bo świat widzialny i mierzalny generuje w so-
bie nieograniczone możliwości postępu, rozwoju. Ponieważ w tym założeniu 
człowieka zaczęto postrzegać jako swoistego stwórcę i twórcę świata, nauce 
niepotrzebna jest teologia12.

W dobie empiryzmu i pozytywizmu, hołdujących deterministycznemu rozu-
mieniu przyrody, wyniki badań nauk szczegółowych uznawano za pewne, nato-
miast ustalenia w dziedzinach teologicznych za niemożliwe do udowodnienia, 
a więc nienaukowe. Ta postawa zakorzeniona była w poglądzie zakładającym 
bezwzględną konieczność działania sił przyrody zawsze i wszędzie w ten sam 

10	 H. Wolter, Bedrohte Kirchenfreiheit, [w:] Handbuch der Kirchengeschichte, hrsg. von H. Je-
din, t. 3, cz. 2, Freiburg – Basel – Wien 1985, s. 120-123.

11	 S. Wielgus, Uniwersytet – wczoraj, dziś, jutro, „Notatki Płockie” 46 (2001), nr 4, s. 24.
12	 W. Lipoński, Dzieje kultury europejskiej. Renesans, Warszawa 2021, s. 132-135.



79Tadeusz Kasabuła, Teologia w świecie nauk

sposób. Pogląd ten coraz częściej zaczęto odnosić także do człowieka. Tym spo-
sobem zakrólowała tzw. naukowa wizja świata, która dyskredytowała jego obraz 
religijny jako sprzeczny z nauką. Epoka oświecenia zaowocowała apoteozą 
rozumu jako jedynej władzy poznawczej. Rozpoczął się okres laicyzacji. Religię 
i nauki teologiczne marginalizowano i sukcesywnie spychano na margines 
życia publicznego, świadomości społecznej. Wszystko to sprawiło, że zmianie 
uległo postrzeganie teologii i jej roli na uniwersytecie. Nową wizję świata 
przeciwstawiano jego obrazowi religijnemu jako nienaukowemu, naiwnemu 
i irracjonalnemu13.

Rozdźwięk pomiędzy tymi obrazami świata i człowieka pogłębiały w miarę 
upływu czasu także nowe prądy myślowe: naturalizm, determinizm, przyrodniczo- 
-filozoficzny materializm, skrajny empiryzm, racjonalizm. W wyniku tego pro-
cesu powstało szereg światopoglądów, które najogólniej dzielono na naukowe 
(tzn. postępowe) i nienaukowe (wsteczne). W kręgach reprezentujących 
pierwszą grupę zdarzało się odmawiać teologii naukowego charakteru, a ze 
względów politycznych i ideologicznych relegowano ją z szeregu dyscyplin 
uniwersyteckich14.

Renesans dyscyplin teologicznych
Taki stan rzeczy utrzymał się w niektórych krajach aż do lat 80. XIX stu-

lecia. W wielu środowiskach naukowych sytuacja ta zaczęła się stopniowo 
zmieniać, osiągając stopień pełnej dojrzałości w przeddzień II Soboru Waty-
kańskiego, by stać się trwałą jego spuścizną. Dokonało się wówczas niejako 
odnowienie świadomości teologicznej oraz rozumienia samej teologii, czego 
źródłem, a jednocześnie owocem, był powrót do myśli biblijnej i patrystycznej. 
Teologia przestała być jedynie nauką o Bogu i świecie transcendentnym, jak 
to niemal powszechnie przyjmowano przed soborem, a zaczęto ją rozumieć 
dwuwektorowo: jako naukę o Bogu udzielającym się w Chrystusie człowie-
kowi i o człowieku jako istocie otwartej i ukierunkowanej ku transcendencji, 
w której może się finalnie spełnić. W gruncie rzeczy te dwa ujęcia są zbieżne. 
W pierwszym przypadku chodzi o Boże Objawienie, ukazujące genezę i naturę 
całej rzeczywistości, sens i cel jej istnienia, zwłaszcza osoby ludzkiej. W drugim 
zaś – o wszechstronną analizę bytu ludzkiego w jego podstawowych strukturach 

13	 S. Wielgus, Bogu i ojczyźnie. Uniwersyteckie przemówienia i listy 1996-1998, Lublin 1999, 
s. 54-57

14	 W. Góralski, Wydział teologiczny na uniwersytecie. Aspekt historyczny i prawny, „Studia 
Nauk Teologicznych” 3 (2008), s. 24-25.



80 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

podmiotowych i egzystencjalnych, w których doświadcza swojej kontyngencji 
bytowej, transcenduje siebie i dąży do innej rzeczywistości15.

Z drugiej strony rozwój metodologii nauk przyrodniczych i nowe kierunki 
filozoficzne, jak fenomenologia czy egzystencjalizm, obaliły mit powstały 
w okresie empiryzmu i pozytywizmu, że nauka wszystko może poznać, że 
jest zdolna rozwiązać wszystkie problemy świata i człowieka, zapanować nad 
przyrodą, że osiągnięcia badawcze nauk empirycznych są absolutnie pewne 
i niezmienne. W wyniku tego zaczęto mówić o hipotetyczności i probabilizmie 
badań i wyników naukowych, indeterminizmie w przyrodzie, w mechanice, 
o kopernikańskich przewrotach w nauce itp. Na bazie tego ustały spory i kon-
flikty – jak się wydawało nieuniknione i wieczne – między nauką i wiedzą 
filozoficzno-przyrodniczą a wiarą religijną i teologią. Dziś wielu przyrodników 
i teologów jednoznacznie twierdzi, że co innego jest przedmiotem zaintereso-
wania nauk przyrodniczych i filozoficznych, a co innego – nauk teologicznych. 
Te pierwsze zajmują się aspektami rzeczywistości (świata i człowieka), zaś 
drugie – ogólną jej interpretacją. Od pewnego czasu proponuje się badania 
interdyscyplinarne, które mają charakter komplementarny16.

Powyższe dokonania i osiągnięcia zmieniły optykę – zaczęto pracować nad 
relacją między wspomnianymi dziedzinami; zaczęto przywracać teologię na 
uniwersytetach, a nawet tworzyć fakultety teologiczne na nowo powstałych 
uczelniach (przynajmniej w Polsce). W krajach Europy Zachodniej można zna-
leźć różne rozwiązania: teologia stanowiła wydział w ramach uniwersytetu (np. 
w Niemczech) albo funkcjonowała bardziej samodzielnie w ramach prywatnej 
– zazwyczaj kościelnej – uczelni, obejmującej dodatkowo także inne wydziały 
(Francja, Włochy), przy czym stopnie i tytuły naukowe na tych uczelniach 
odpowiadały stopniom i tytułom państwowym17.

Nadrzędny cel teologii
Celem wszelkich badań naukowych jest poszukiwanie prawdy. Prawda jest 

rzeczywistością bogatą, jest to zarówno prawda naturalna, jak i objawiona. 
Posiada ona jedno źródło. Należy ją zgłębiać w łączności z Prawdą Najwyższą, 
którą jest sam Bóg.

Mimo to, nierzadko każda z dziedzin naukowych (nauki przyrodnicze, ścisłe, 
filozofia i ideologie o charakterze totalitarnym) rości sobie prawo do posiada-
nia pełnej prawdy o całej rzeczywistości (kosmosie, świecie, osobie ludzkiej, 
15	 M. Rusecki, Teologia na uniwersytecie, „Studia Nauk Teologicznych” 3 (2008), s. 7-8.
16	 Ibidem, s. 8.
17	 Zob. Ch. Duquoc, La théologie en exil. Le défi de sa survie dans la culture contemporaine, 

Paris 2002, s. 7-13.



81Tadeusz Kasabuła, Teologia w świecie nauk

religii). Prowadzi to do oddalania się poszczególnych dziedzin wiedzy od siebie. 
Tymczasem każda gałąź nauki poznaje poszczególne aspekty prawdy według 
swych kompetencji naukowych. Z tego tytułu jej wyniki badawcze nie mogą 
być rozciągane na całą rzeczywistość18.

Znaczące zagrożenie dla prawdy i jej procesu poznawczego stanowi instru-
mentalizacja badań naukowych dla określonych ideologii, często przeciw religii 
i nauce teologicznej. Badania naukowe muszą służyć wspólnemu dobru, zarów-
no dobru jednostek, jak i całych społeczeństw, dobru odczytanemu w świetle 
prawdy. Tymczasem instrumentalizacja pomijająca aspekt werytatywny jest 
ciężkim przewinieniem zarówno przeciw samej prawdzie, jak i przeciw osobie 
ludzkiej i jej godności19.

Zadaniem nauki jest zatem odkrywanie prawdy, co rzeczywiście dzieje się 
w toku procesu badawczego, ale całościowe jej ujęcie ukazują dopiero bada-
nia teologiczne w świetle Objawienia Bożego. Uwzględniają one oczywiście 
rzeczywiste osiągnięcia naukowe i filozoficzne. Z tego tytułu wynika swoisty 
obowiązek ludzi nauki, polegający na odrzuceniu w swych badaniach każdej 
niekompletnej, a więc także sprzecznej z wiarą i z Bożym Objawieniem, wizji 
rzeczywistości20.

Konieczność badań interdyscyplinarnych
W poszczególnych okresach rozwoju szkół wyższych i instytutów badaw-

czych, zwłaszcza od XIX wieku, zaobserwować można zjawisko atomizacji na-
uki, znajdujące odzwierciedlenie w coraz węższych specjalnościach wydziałów, 
katedr i zakładów. Proces ten przybrał na sile w drugiej połowie XX wieku. 
Dziś mamy do czynienia z niespotykanie szybkim w dziejach rozwojem nauki. 
W błyskawicznym tempie powstają i rozwijają się nowe gałęzie nauki. Z kolei 
z dotychczasowych dziedzin wiedzy wyłaniają się coraz to nowe dyscypliny, 
a z nich subdyscypliny. Z fenomenem tak szybkiego rozwoju nauki łączy się 
fakt powstawania nowych metod i nowych narzędzi badawczych, które wykra-
czają poza obszar tradycyjnego rozumienia nauki. Pozwala to odsłonić nowe, 
nieoczekiwane aspekty otaczającej rzeczywistości. Z pewnością proces ten się 
nie zakończył, on się nasila. Owa atomizacja nauki prowadzi z jednej strony do 
coraz pełniejszego odkrywania prawdy, o której była mowa, a z drugiej posiada 
ściśle określone negatywne skutki. Powoduje nieuchronną dezintegrację nauki. 

18	 F. Ziejka, Człowiek uniwersytetu, [w:] Świadka świadkowie, red. M. Rusecki, S. Wilk, 
Lublin 2008, s. 112-113.

19	 J.H. Newman, The Idea of a University, Londyn 1931, s. XI.
20	 W. Góralski, W poszukiwaniu pełnej prawdy..., s. 7.



82 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Wielu badaczy ma odwagę mówić wprost o kryzysie nauki, który odzwierciedla 
się m.in. w zjawisku określanym współcześnie jako „kryzys uniwersytetów”21.

Można zaryzykować przypuszczenie, że rozwój nauki i ciągłe doskonalenie 
narzędzi badawczych prowadzić musi nieuchronnie do stałego zawężania 
poszczególnych obszarów badawczych możliwych do ogarnięcia przez kon-
kretną dyscyplinę, a w konsekwencji do całkowitej rezygnacji z jakiejkolwiek 
interdyscyplinarności, a nawet współpracy w dyscyplinach pokrewnych. 
Warto zwrócić uwagę, że rezygnacja z badań interdyscyplinarnych – zdaniem 
niektórych – skutkuje pogrążeniem w chaosie politycznym, etycznym i mo-
ralnym, postrzeganym już jako poważny problem czasów nam współczesnych. 
Brak syntez, wizji całości, zwłaszcza w nauce, na nowo stawia człowieka wobec 
pytania: „Kim jestem?, kim w ogóle jest osoba ludzka?”. Rezygnacja z badań 
interdyscyplinarnych wiedzie jednocześnie ku kapitulacji wobec odpowiedzi 
na pytanie o człowieka jako osobę.

Obawy te łagodzi dzisiaj rosnące dążenie do integracji nauk określanych 
mianem „ścisłych”, nauk humanistycznych i społecznych. W świecie nam 
współczesnym trudno wyobrazić sobie postęp medycyny ignorującej wyniki ba-
dań w dziedzinie chemii, biochemii czy fizyki, tak jak nie ma literaturoznawstwa 
w oderwaniu od historii i socjologii. Badania interdyscyplinarne nie są dziś tylko 
jedną z opcji, stają się koniecznością. W tak rozumianej interdyscyplinarności 
nie można pozwolić sobie na generowanie konfliktów, zwłaszcza konfliktu 
między nauką a wiarą. Tu musi zaistnieć korelacja oparta na współpracy, która 
przyniesie pożytek nie tylko dla dyscyplin biorących udział w tym procesie, ale 
przede wszystkim będzie dawała pełniejsze rozumienie rzeczywistości i zrozu-
mienie miejsca człowieka i ludzkości w świecie. Badania interdyscyplinarne 
dają przybliżony obraz rzeczywistości, jej rozumienia, sensu i celu istnienia. 
Znajduje się to w polu zainteresowań głównie filozofii, a ostatecznie teologii. 
Powyższe prowadzi nieuchronnie do konkluzji, że paląca potrzeba badań inter-
dyscyplinarnych ma swe najgłębsze uzasadnienie na płaszczyźnie teologicznej, 
dającej ostateczny sens poznawanej rzeczywistości.

Ku humanizacji nauki
Dramat, w którym współcześnie uczestniczymy, próbując określić miejsce 

uniwersytetu, Franciszek Ziejka charakteryzuje następująco:

21	 Jan Paweł II, Spotkanie z uczestnikami kongresu zorganizowanego przez Watykańskie Obser-
watorium Astronomiczne, [w:] Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II, red. S. Urbański, 
t. 2, Warszawa 2000, s. 85.



83Tadeusz Kasabuła, Teologia w świecie nauk

Niejeden raz możemy wszak dzisiaj czytać, że uniwersytet winien być przede wszyst-
kim... przedsiębiorstwem, winien rządzić się prawami obowiązującymi w przedsię-
biorstwie, przynosić zysk etc. Coraz częściej można też usłyszeć już nie o studentach, 
ale o... klientach, nie o nauce, ale proponowanym studentom-klientom... towarze. 
Mająca zwolenników przede wszystkim wśród ekonomistów i specjalistów od 
zarządzania „zasobami ludzkimi” teoria uniwersytetu-przedsiębiorstwa znajduje 
niemało entuzjastów w gronie polityków, którzy z upodobaniem podkreślają przy 
każdej nieledwie okazji, iż uczelnie winny przynosić narodowej gospodarce patenty 
i wdrożenia, czyli określone korzyści materialne22.

Takie rozumienie uniwersytetu sięga swymi początkami czasów nowożytnych. 
Swoją karierę rozpoczynają wówczas nauki przyrodnicze, które, wydawać by się 
mogło, święcą swój triumf. Podjęto wówczas pierwsze w dziejach ludzkości próby 
fizycznego wyjaśniania zjawisk przyrody poprzez odwoływanie się wyłącznie 
do przyczyn naturalnych. Finalny skutek był taki, że świat zaczęto pojmować 
jako precyzyjnie funkcjonującą maszynę, co zaowocowało narodzinami tzw. 
naukowego obrazu świata. Ten z kolei zapoznawał z wolna jego obraz religijny. 
Owo zachłyśnięcie się naukami przyrodniczymi utwierdziło lwią część ludzi 
nauki w mniemaniu, że problemy świata i człowieka, wszystkie jakie istnieją, 
istniały i zaistnieją, mogą być przez nie wyjaśnione i rozwiązane. W konse-
kwencji nauki humanistyczne, koncentrujące się na człowieku, które odżyły 
w epoce odrodzenia, powoli acz konsekwentnie traciły na znaczeniu. Instytuty 
badawcze i instytucje dydaktyczne skoncentrowały się teraz na dyscyplinach 
empirycznych, technicznych, które mogły mieć zastosowanie w praktyce. Na 
nie zaczęto przeznaczać ogromne środki finansowe, marginalizując przy tym 
nauki humanistyczne. Skutki są takie, że w tym wszystkim ginie człowiek, 
jego godność i jego prawa jako osoby, ostatecznie jest on uprzedmiotowiony. 
Straty na tym ponosi kultura ogólnoludzka, sprowadzana nieuchronnie do 
sfery kultury li tylko materialnej. Twórca kultury, człowiek, znalazł się na jej 
marginesie. W konsekwencji „kult” nauk przyrodniczych „odczłowieczył” 
badania naukowe. Ich celem i sensem stała się użyteczność, mająca zapewnić 
coraz to większą konsumpcję. Zrodziła się ideologia konsumizmu tak bardzo 
widoczna w obszarach dobrobytu, gdzie człowiek sam w sobie przedstawia nie-
wielką wartość. Jest ona mierzona tym, ile może nabyć, jako bezideowy, klient-
-konsument. W tej wizji świata humanistyka staje się konsekwentnie nauką 
bez znaczenia dla człowieka, jest zbędna dla jego wykształcenia, nieistotna, 
a nawet szkodliwa dla jego osobliwie rozumianej „kultury”23.

22	 F. Ziejka, Człowiek uniwersytetu..., s. 114.
23	 M. Rusecki, Arcydzieło kultury. Uniwersytet w nauczaniu Jana Pawła II, „Studia Nauk 

Teologicznych” 3 (2008), s. 92.



84 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Optymizmem dzisiaj napawa fakt, że w głębi swego jestestwa każdy, kto po-
siada nawet niewielką zdolność obserwacji i umiejętności analizy dostrzega, że 
nauki szczegółowe nie dają pełnej wizji człowieka. Widzi i czuje potrzebę nauk 
humanistycznych, które ubogacają cywilizację o wartości ludzkie, tłumaczą 
istnienie człowieka w świecie, jego uwikłanie, los, sens życia, cierpienie itp. 
Tych obszarów nie ogarniają wprost nauki przyrodnicze, którym wyznaczono 
głównie zadanie tworzenia dóbr materialnych, mają służyć rozwojowi cywili-
zacji technicznej24.

Zauważyć przy tym należy, że pogląd o pewności wyników badań nauk 
szczegółowych nie jest już współcześnie tak oczywisty. Gdyby przyjąć rzeczo-
ny pogląd o absolutnej pewności ustaleń nauk szczegółowych, oznaczałby 
on śmierć nauki, czyli należałoby stwierdzić, że nauka już wszystko poznała 
i wyjaśniła, więc nie ma nic więcej do zrobienia. Tymczasem nauki ciągle się 
rozwijają, stają przed nowymi problemami, których rozstrzygnięcie jest bardzo 
trudne i coraz mniej jednoznaczne. To już sugeruje zmienność ich orzeczeń. 
Wniosek ten staje się niemal oczywisty, gdy uwzględni się fakt, że w nauce 
znane są „kopernikańskie przewroty”, które całkowicie zmieniają spojrzenie 
na wcześniejsze – uznane w pełni za naukowe i pewne – poglądy i stawiają 
przed nauką zupełnie nowe problemy. Obraz świata, będący wynikiem nauk 
przyrodniczych, jest zatem zmienny25.

Zamiast zakończenia
Wobec powyższego rodzi się pytanie o rolę i zadania teologii w gąszczu 

współczesnych dyscyplin naukowych. Pytanie to należałoby sformułować 
następująco: „co teologia może dać współczesnemu światu? do czego służy?”. 
Pytanie może wydać się trywialne. Równie dobrze można by zapytać: „do czego 
służy sztuka? do czego służy filozofia?”. Ale nie w tym znaczeniu rozpatrywana 
jest ta kwestia. Jest to pytanie w kontekście chrześcijaństwa, które rozumie 
siebie samo jako sługę, oczywiście jako sługę swego Pana. Jednakże ten Pan 
nie był jak zwyczajny pan. To Pan, który pozwolił się uniżyć, aż do stania się 
jakby niewolnikiem „w postaci sługi” – napisze św. Paweł z Tarsu w Liście do 
Filipian (Flp 2, 7). Stąd też w chrześcijaństwie istotny jest moment służby, 
służby konkretnemu człowiekowi i służby „temu światu”. Z tym, że służba nie 
oznacza tu służalczości. Chrześcijaństwo nie jest po to, by przypochlebiać się 

24	 W. Früwald, Theologie als Wissenschaft. Zum Streit der Fakultäten in der modernen Wis-
senschaft, [w:] 500 Jahre Herzogliches Georgianum, hrsg. von R. Kaczynski, München 
1995, s. 39-53; Universität ohne Gott? Theologie im Haus der Wissenschaften, hrsg. von 
H. Hoping, Freiburg im Br. 2007, s. 93-10.

25	 M. Rusecki, Arcydzieło kultury..., s. 83.



85Tadeusz Kasabuła, Teologia w świecie nauk

światu, natomiast chce rozmawiać ze „światem” w taki sposób, by mu pokazać 
sprawy drażliwe, trudne, delikatne, zwłaszcza tam, gdzie coś boli, rani i krwawi. 
W tym tkwi rola teologii. Teologia nie jest od tego, by dostarczać światu, kul-
turze nowych treści. Natomiast dostarcza nowej perspektywy. Zadanie teologii 
polega na ukazaniu tego, co dotychczas było niewidoczne.

Remi Brague użył takiego oto porównania: 
teologia w świecie nauk jest jak włączenie światła w ciemnym pomieszczeniu. Gdy 
zapalam światło w moim gabinecie, w pewnym sensie nic się nie dzieje: nie pojawia 
się żaden nowy mebel, żadna nowa książka, na podłodze nie leży żaden dodatkowy 
papier. Ale w pewnym sensie dzieje się coś o wiele ważniejszego: to właśnie wszystkie 
te rzeczy stają się nagle widoczne, widzę je takimi jakimi są26.

Teologia jest takim światłem. Wejście teologii w świat nauk, zwłaszcza nauk 
ścisłych, jest jak włączenie światła, by dostrzec rzeczy, których w codzienności, 
bez należytej perspektywy nie widać lub widać nie takimi, jakimi są ze swej 
natury. Nie oznacza to jednak, że teologia miałaby pomagać światu w osiąganiu 
celów, które świat stawia sam sobie na podstawie obrazu siebie samego. Tym 
bardziej nie oznacza, by miała podporządkować się jakimkolwiek modom czy 
trendom. 

Słowa kluczowe: teologia, nauka, wiara, doświadczenie, interdyscyplinarność.

Bibliografia:
1.	Discurso de ingreso en el claustro del Doctor Honoris Causa D. Rémi Brague, https://

repositorioinstitucional.ceu.es/bitstream/10637/13346/1/Universidad_Remi_Bra-
gue_Honoris_Causa_USPCEU_2020.pdf (dostęp: 11.06.2024).

2.	Duquoc Ch., La théologie en exil. Le défi de sa survie dans la culture contemporaine, 
Paris 2002.

3.	Früwald W., Theologie als Wissenschaft. Zum Streit der Fakultäten in der modernen 
Wissenschaft, [w:] 500 Jahre Herzogliches Georgianum, hrsg. von R. Kaczynski, 
München 1995, s. 39-53.

4.	Góralski W., W poszukiwaniu pełnej prawdy, Warszawa 2003.
5.	Góralski W., Wydział teologiczny na uniwersytecie. Aspekt historyczny i prawny, 

„Studia Nauk Teologicznych” 3 (2008), s. 23-47.
6.	Jan Paweł II, Konstytucja apostolska „Sapientia christiana” o uniwersytetach i wydzia-

łach kościelnych, [w:] Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II, red. S. Urbański, 
t. 1, Warszawa 1999.

26	 Discurso de ingreso en el claustro del Doctor Honoris Causa D. Rémi Brague, https://repo-
sitorioinstitucional.ceu.es/bitstream/10637/13346/1/Universidad_Remi_Brague_Hono-
ris_Causa_USPCEU_2020.pdf (dostęp: 11.06.2024).



86 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

7.	Jan Paweł II, Spotkanie z profesorami i studentami Katolickiego Uniwersytetu Lubel-
skiego, Częstochowa, 6 czerwca 1979, [w:] Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II, 
red. S. Urbański, t. 1, Warszawa 1999.

8.	Jan Paweł II, Spotkanie z uczestnikami kongresu zorganizowanego przez Watykańskie 
Obserwatorium Astronomiczne, [w:] Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II, red. 
S. Urbański, t. 2, Warszawa 2000

9.	Kumor B., Historia Kościoła, t. 3, Lublin 2001.
10.	Lipoński W., Dzieje kultury europejskiej. Renesans, Warszawa 2021.
11.	Müller R. A., Geschichte der Universität. Von der mittelalterlichen Universitas zur 

deutschen Hochschule, München 1990.
12.	Newman J.H., The Idea of a University, Londyn 1931.
13.	Petrani A., Szkolnictwo teologiczne w Polsce, „Prawo Kanoniczne” 7 (1964), nr 1-2, 

s. 127-200.
14.	Rusecki M., Arcydzieło kultury. Uniwersytet w nauczaniu Jana Pawła II, „Studia 

Nauk Teologicznych” 3 (2008), s. 79-100.
15.	Rusecki M., Cud w myśli chrześcijańskiej, Lublin 1991.
16.	Rusecki M., Fenomen chrześcijaństwa. Wkład w kulturę, Lublin 2001.
17.	Rusecki M., Teologia na uniwersytecie, „Studia Nauk Teologicznych” 3 (2008), 

s. 7-9.
18.	Rusecki M., Wilk S., Od redaktorów, [w:] Świadka świadkowie, red. M. Rusecki, 

S. Wilk, Lublin 2008.
19.	Universität ohne Gott? Theologie im Haus der Wissenschaften, hrsg. von H. Hoping, 

Freiburg im Br. 2007.
20.	Uniwersytety w nauczaniu Jana Pawła II, red. S. Urbański, t. 1, Warszawa 1999, 

t. 2, Warszawa 2000.
21.	Vetulani A., Początki najstarszych wszechnic środkowoeuropejskich, Wrocław 1970.
22.	Wielgus S., Bogu i ojczyźnie. Uniwersyteckie przemówienia i listy 1996-1998, Lublin 

1999.
23.	Wielgus S., Uniwersytet – wczoraj, dziś, jutro, „Notatki Płockie” 46 (2001), nr 4.
24.	Wolter H., Bedrohte Kirchenfreiheit, [w:] Handbuch der Kirchengeschichte, hrsg. von 

H. Jedin, t. 3, cz. 2, Freiburg – Basel – Wien 1985, s. 67-143.
25.	Ziejka F., Człowiek uniwersytetu, [w:] Świadka świadkowie, red. M. Rusecki, S. Wilk, 

Lublin 2008, s. 109-123.



Sebastian Kondzior
Uniwersytet Medyczny w Białymstoku
DOI: 10.15290/std.2023.09.06

NIEPŁODNOŚĆ – EPIDEMIOLOGIA, 
ETIOPATOGENEZA, DIAGNOSTYKA

INFERTILITY – EPIDEMIOLOGY, 
ETIOPATHOGENESIS, DIAGNOSTICS

Infertility is a disease of the male or female reproductive system defined 
by the failure to achieve a pregnancy after 12 months or more of regular 
unprotected sexual intercourse. Infertility affects millions of people and has 
an impact on their families and communities. In the female reproductive 
system, infertility may be caused by a range of abnormalities of the ovaries, 
uterus, fallopian tubes, and the endocrine system, among others. In the male 
reproductive system, infertility is most commonly caused by problems with 
the ejection of semen, absence or low sperm count, or abnormal shape and 
movement of the sperm. Fertility care encompasses the prevention, diagnosis 
and treatment of infertility. Equal and equitable access to fertility care remains 
a challenge in most countries.

Key words: infertility, prevention, diagnosis.

Niepłodność (łac. sterilitas, ang. infertility) przez wiele lat definiowana była 
jako objaw towarzyszący chorobom ogólnoustrojowym mężczyzny i kobiety 
bądź jako stan, w którym kobieta nie jest zdolna zajść w ciążę pomimo osiągnię-
cia dojrzałości płciowej, czy też jako fakt nieposiadania potomstwa. W dobie 
obecnego postępu medycyny wymienione definicje okazały się niewystarczają-
ce. Współcześnie Światowa Organizacja Zdrowia definiuje ją jako indywidualną 
niezdolność kobiety do zajścia w ciążę i wydania na świat potomstwa pomimo 

 0009-0002-9580-4521



88 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

normalnego, regularnego (3-4 razy w tygodniu) współżycia ze zdrowym mężczy-
zną w ciągu jednego roku bez zastosowania żadnej z metod antykoncepcyjnych1. 
Definicja wskazuje na ważny element. Niepłodność dotyczy pary. Mężczyzna 
i kobieta, żyjąc oddzielnie, mogą cieszyć się dobrym stanem zdrowia fizycznego, 
psychicznego, społecznego. Dopiero po podjęciu współżycia ukierunkowanego 
na zrodzenie potomstwa i niemożliwości jego realizacji mężczyzna i kobieta 
stwierdzają, że bez pomocy lekarskiej nie są w stanie doprowadzić do poczęcia 
dziecka. Jednak nie na wszystkie oferowane metody prokreacyjne aprobatę 
wyraża Kościół, który przy użyciu dostępnych narzędzi ocenia, czy ich zasto-
sowanie nie sprzeciwia się moralnej, chrześcijańskiej wizji życia ludzkiego. 
Bioetyka katolicka jest przecież integralną częścią teologii moralnej, która 
swoje badania opiera na Objawieniu, tradycji i Magisterium Kościoła. 

W encyklice Humane vitae papież Paweł VI apelował o odpowiedzialność 
w procesach przekazywania życia. W tym celu Kościół stoi na straży uni-
wersalnych i niezmiennych norm moralnych. Ich przestrzeganie gwarantuje 
człowiekowi pełne potwierdzenie swojej osobowej godności. Stąd też posłu-
ga Kościoła w odkrywaniu człowieka i moralnego prawa naturalnego jest 
skierowana do wszystkich. Z perspektywy chrześcijańskiej przekazanie życia 
nie odnosi się tylko do praw biologii i zastosowanych technik medycznych. 
Według antropologii chrześcijańskiej każdy człowiek jest przez Boga wezwany 
do istnienia i powołany do życia wiecznego. W kwestii leczenia niepłodności 
Kościół, przy pomocy dostępnych narzędzi badawczych stosowanych na polu 
bioetyki zanurzonej w nurcie chrześcijańskim, ma za zadanie określenie, które 
z wielu dostępnych metod poddane ocenie w świetle wartości i zasad moralnych 
nie sprzeciwiają się wartości życia. Ta zasada w bioetyce katolickiej stanowi 
centrum refleksji dotyczącej problemów moralnych w zakresie prowadzonych 
procedur medycznych między innymi w stosunku do początków życia i procesu 
jego przekazywania.

Epidemiologia niepłodności
Niepłodność jest poważnym problemem zdrowotnym i społecznym, dotyczy 

10-15% par w wieku rozrodczym, co stanowi 70-80 milionów par, z czego 40,5 
miliona poszukuje pomocy, przy czym dane epidemiologiczne pochodzące 
z różnych źródeł są niespójne2. Ocenia się, że w USA 14% par nie może po-
cząć dziecka, we Francji – 18,4%, a w Wielkiej Brytanii – 16,8%. W Polsce nie 

1	 Por. S. Gurunath i in., Defining Infertility–a Systematic Review of Prevalence Studies, „Hu-
man Reproduction Update” 17 (2011), nr 5, s. 575.

2	 Por. M. Szamatowicz, Niepłodność, [w:] Położnictwo i ginekologia, red. G.H. Bręborowicz, 
t. 2, Warszawa 2015, s. 141.



89Sebastian Kondzior, Niepłodność – epidemiologia, etiopatogeneza, diagnostyka

są prowadzone badania epidemiologiczne dotyczące tego problemu, niemniej 
szacuje się, że dotyczy on 18-20% par. W krajach rozwijających się współ-
czynnik występowania niepłodności pierwotnej utrzymuje się na poziomie 
3%. Ten relatywnie niski współczynnik tłumaczy się młodym wiekiem, w któ-
rym zawiera się związki małżeńskie oraz podejmuje się decyzje o pierwszej 
ciąży. Natomiast te kraje mierzą się z wysokim wskaźnikiem niepłodności 
wtórnej. W Zimbabwe problem dotyczy 62% populacji, w Indiach, Indonezji, 
Nepalu powyżej 25%, w Bangladeszu – 25%, w Egipcie, Turcji, Boliwii i Peru 
jest na poziomie 15-20%. Najistotniejszymi czynnikami prowadzącymi do 
tak wysokiego wskaźnika niepłodności wtórnej w Krajach Trzeciego Świata 
są choroby przenoszone drogą płciową, zabiegi chirurgiczne przeprowadzane 
u kobiet w okresie poporodowym w warunkach pozbawionych standardów 
sanitarno-epidemiologicznych. Ponadto dostęp do pomocy specjalistycznej 
jest ograniczony czynnikami ekonomicznymi3.

Co roku na świecie przybywa około 2 milionów nowych niepłodnych 
par. Biorąc pod uwagę wielkość problemu, Światowa Organizacja Zdrowia 
postanowiła uznać niepłodność za chorobę społeczną4, ponadto została 
ona opisana w Międzynarodowej Klasyfikacji Chorób i Problemów Zdrowotnych 
(ICD – International Classification of Diseases) i podzielona na niepłodność 
męską z rozszerzeniami przyczynowymi pod numerami N 46.0 jako niepłodność 
wynikającą z azoospermii; N 46.1 jako niepłodność wynikającą z oligospermi; 
N 46.8 jako niepłodność innego pochodzenia; N 46.9 jako niepłodność męską 
nieokreśloną i kobiecą z rozszerzeniami przyczynowymi pod numerami N 97.0 
jako niepłodność związaną z brakiem jajeczkowania; N 97.1 jako niepłodność 
pochodzenia jajowodowego; N 97.2 jako niepłodność pochodzenia macicznego; 
N 97.3 jako niepłodność pochodzenia szyjkowego; N 97.4 jako niepłodność 
powiązaną z czynnikami męskimi; N 97.8 jako niepłodność innego pochodze-
nia; N 97.9 jako niepłodność żeńską nieokreśloną5. 

Literatura medyczna niepłodność różnicuje na tzw. bezpłodność (sterilitas), 
oznaczającą trwały i nieodwracalny brak możliwości poczęcia dziecka determi-
nowany wadami wrodzonymi lub nabytymi oraz (infertilitas) jako niemożność 
poczęcia i urodzenia dziecka spowodowaną przyczynami występującymi jedynie 

3	 Por. A. Drosdzol i in., Standard postępowania diagnostycznego w niepłodności, „Annales 
Academiae Medicae Silesiensis” 60 (2006), nr 5, s. 434.

4	 Por. T. Opala i in., Epidemiologia i metody diagnostyczne, [w:] Ginekologia. Podręcznik dla 
położnych, pielęgniarek i fizjoterapeutów, red. idem, Warszawa 2006, s. 133.

5	 Por. J. Smyczyńska, Diagnostyka i leczenie zaburzeń hormonalnych jako wyraz troski o zdro-
wie prokreacyjne i profilaktyka niepłodności. Czy metody rozpoznawania płodności mogą być 
pomocne?, „Fides et Ratio” 39 (2019), nr 3, s. 45; Por. B. Graham, Buck’s 2020 ICD-10-CM 
for Hospital Edition, Riverport Lane 2020, s. 1107-1108; 1116.



90 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

czasowo i podlegającymi leczeniu6. W piśmiennictwie naukowym można spo-
tkać angielski termin na określenie niepłodności (infertility) oraz (hypofertility) 
jako obniżoną zdolność poczęcia. Nomenklatura proponuje podział na niepłod-
ność: okresową, odnoszącą się do kobiet, które są w niepłodnych dniach cyklu, 
podczas ciąży, połogu, znajdują się w okresie przed pokwitaniem; dobrowolną, 
spowodowaną przez dobrowolne i celowe działanie poprzez stosowanie anty-
koncepcji lub poddania się zabiegowi sterylizacji; czynnościową, spowodowaną 
przez zaburzenia w prawidłowym funkcjonowaniu narządów płciowych; mecha-
niczną, wynikającą z braków anatomicznych; immunologiczną, spowodowaną 
obecnością przeciwciał atakujących komórki rozrodcze; idiopatyczną, której 
pochodzenie jest niewyjaśnione; pierwotną, będącą wrodzoną niemożnością 
doprowadzenia do zapłodnienia; wtórną, dotyczącą kobiet mających problem 
z ponownym zajściem w ciążę pomimo posiadania już dziecka; genetyczną, 
spowodowaną występującymi zmianami genetycznymi7.

Etiopatogeneza niepłodności
U około 10-20% par małżeńskich nie udaje się ustalić podłoża niepłodności, 

u pozostałych par przyczyną jest albo tzw. czynnik męski (ok. 40%), albo tzw. 
czynnik żeński (30-40%), albo współistnienie uwarunkowań u obu współmał-
żonków (ok. 30%). W złożonej patogenezie niepłodności uwzględnia się rolę 
czynników populacyjnych, do których należy: wiek, nadwaga, niedowaga, 
niewłaściwy sposób odżywiania, nieprawidłowo zbilansowany jadłospis, kon-
serwacja żywności, alkohol, papierosy, narkotyki, nadmierne spożywanie leków, 
kawy, napojów energetyzujących, brak wypoczynku, stres związany z nadmiarem 
obowiązków w życiu; czynników środowiskowych: zanieczyszczenia powietrza, 
gleby, wody metalami ciężkimi, środkami ochrony roślin, promieniowaniem 
jonizującym, oraz czynników społecznych w postaci: sytuacji ekonomicznej, 
długiego przebywania w pracy, rozwoju telefonii komórkowej, trudności w re-
lacjach rodzinnych, problemów mieszkaniowych, noszeniu obcisłej bielizny 
i ubrań z tworzyw sztucznych8. 

Nie należy zapominać, że płodność kobiety jest ograniczona. Można ją 
określić przy pomocy miesięcznych wskaźników płodności. Największym od-
notowanym wskaźnikiem płodności były 34 ciąże na 100 par na 1 cykl (34), 
natomiast przeciętny wskaźnik to 20-25 ciąż. Należy zaznaczyć, że dotyczy to 
6	 Por. B. Miernik, Mężczyzna wobec niepowodzeń prokreacyjnych. Psychopedagogiczne aspekty 

doświadczenia przez mężczyzn trudności w prokreacji, „Fides et Ratio” 39 (2019), nr 3, s. 95.
7	 Por. B. Męczekalski, A. Warenik-Szymankiewicz, Rola komórki jajowej w genetycznych 

uwarunkowaniach płodności i niepłodności, „Endokrynologia Polska” 56 (2005), nr 3, s. 356.
8	 Por. M. Szamatowicz, Niepłodność..., s. 133-134.



91Sebastian Kondzior, Niepłodność – epidemiologia, etiopatogeneza, diagnostyka

kobiet poniżej 30 roku życia, a wskaźnik ten drastycznie spada wraz z wiekiem. 
Tylko 10% kobiet po przekroczeniu 40 roku życia jest zdolna do prokreacji. 
Wraz z rosnącym wiekiem coraz częściej pojawiają się zaburzenia hormonal-
ne, zmniejsza się jakość i liczba komórek jajowych oraz czynność jajników. 
U starszych pacjentek wzrasta ryzyko samoistnych poronień, niepowodzenia 
fazy implantacji i nieprawidłowego bruzdkowania, zaburzenia hormonalne, 
mniejsza podatność endometrium, większy odsetek występowania stanów 
patologicznych macicy, zarówno w komórkach, jajowych, jak i w plemnikach 
identyfikuje się nawet do 65% defektów genetycznych, które sprawiają, że 
częstość zagnieżdżenia zarodka w błonie śluzowej macicy ocenia się na 25-30%, 
przeciętnie 15% ciąż kończy się poronieniem, często spotyka się tzw. puste jajo 
płodowe, a u około 2,5% występują wady wrodzone9. 

Do głównych przyczyn niepłodności żeńskiej należą zaburzenia owulacji 
(40%), patologia jajowodów i miednicy mniejszej (40%), niepłodność idio-
patyczna (10%) oraz niepłodność spowodowana innymi czynnikami (10%). 
Literatura medyczna wyróżnia patologię w niepłodności małżeńskiej w następu-
jących proporcjach: niepłodność męska (35%), patologia jajowodów i miednicy 
mniejszej (35%), zaburzenia owulacji (15%), niepłodność idiopatyczna (10%) 
oraz niepłodność spowodowana innymi czynnikami (5%)10. 

W podziale etiopatologicznym niepłodności żeńskiej wyróżnia się: zabu-
rzenia jajeczkowania, przyczyny anatomiczne, czynnik jajowodowy, szyjkowy, 
immunologiczny oraz endometriozę. Wśród przyczyn zaburzeń owulacji należy 
uwzględnić: dysfunkcję układu podwzgórzowo-przysadkowego, hiperprolakty-
nemię, zaburzenia czynności jajników, hiperandrogenizm, wrodzony przerost 
nadnerczy, choroby tarczycy, zaburzenia związane z jedzeniem. 

Do anatomicznych przyczyn niepłodności należą nieprawidłowości w ob-
rębie narządów płodnych: brak pochwy lub macicy, macica podwójna bez lub 
z podwójną pochwą, macica częściowo lub całkowicie przegrodzona, macica 
dwuujściowa, agenezja szyjki macicy, agenezja pochwy, pochwa częściowo lub 
całkowicie przegrodzona11.
9	 W podręczniku Ginekologia ilustrowana przedstawiony jest podział niepłodności na pięć 

grup. Takie zestawienie uwarunkowane jest czynnikami warunkującymi prowadzenie na-
ukowych badań nad niepłodnością. Pierwszą grupą są czynniki hormonalne, kontrolujące 
proces owulacji, stanowią one 41% nieprawidłowości związanych z płodnością, kolejnym 
czynnikiem są nieprawidłowości dotyczące jajowodów, co stanowi 32%, następnymi 
są czynniki maciczne stanowiące 16%, czynniki szyjkowe stanowiące 4,7%, czynniki, 
których w żaden sposób nie da się potwierdzić 5% (por. M. Szamatowicz, Niepłodność..., 
s. 142; R. Callander i in., Ginekologia ilustrowana, tłum. M. Bińkowska i in., Gdańsk 
1995, s. 449-451. 

10	 Por. A. Drosdzol i in., Standard postępowania diagnostycznego..., s. 434.
11	 Por. ibidem, s. 435.



92 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Kolejnym z czynników ryzyka wystąpienia niepłodności są przebyte zaka-
żenia. Infekcja jest podstawową przyczyną niepłodności mechanicznej i od 
początku lat 80. jej występowanie wzrosło dwukrotnie. We Francji dochodzi 
do około 680 tysięcy zachorowań przenoszonych drogami płciowymi wywoła-
nych najczęściej Chlamydią, która u około 25% prowadzi do stanu zapalnego 
jajowodów, co w konsekwencji u 17% przechodzi w niedrożność. Prowadzone 
dalsze badania naukowe skupione na jajowodach dowodzą, że niedrożność 
jajowodu w przypadku przebytej choroby przenoszonej drogą płciową jest 
7,5-krotnie większa w niepłodności pierwotnej i 5,7-krotnie większa w nie-
płodności wtórnej. Po operacji w okolicach miednicy małej, włączając operacje 
wyrostka robaczkowego, prawdopodobieństwo jest zwiększone 4,7-krotnie 
u kobiet z niepłodnością pierwotną i 7,1-krotnie u kobiet z niepłodnością 
wtórną. Przebyta operacja z uprzednią patologią stanu zapalnego jajowodu 
zwiększa ryzyko wystąpienia niepłodności u kobiet z niepłodnością pierwotną 
o 32,1 razy oraz wtórną o 22 razy. 

Naturalna płodność mężczyzny zależy od prawidłowej spermatogenezy, pra-
widłowo działającego mechanizmu transportu gamet, działających gruczołów 
dodatkowych oraz złożenia spermy w pochwie podczas stosunku płciowego. 
W podziale etiopatologicznym niepłodności męskiej wyróżnia się przyczyny 
przedjądrowe, jądrowe i pozajądrowe. W przyczynach przedjądrowych wyróżnia 
się nieprawidłowości genetyczne oraz zaburzenia seksualne. Przyczyny jądrowe 
dzieli się na: wrodzone, zapalne, naczyniowe, immunologiczne, idiopatyczne. 
Przyczyny jądrowe to nadjądrzowe, nasieniowodowe, infekcyjne i immuno
logiczne. W prowadzonym rozpoznaniu pod uwagę należy wziąć występowanie 
chorób ogólnoustrojowych, m.in. chorób układu krążenia, cukrzycę, chorób 
tarczycy, wątroby, nerek, chorób jąder, zapalenie gruczołu krokowego, spo-
dziectwo, ejakulację wsteczną, impotencję, zaburzenia genetyczne, urazy jąder, 
braki anatomiczne, zaburzenia rozwoju plemników. Ważnym w postępowaniu 
diagnostycznym jest dokonanie oceny nasienia. Badania przeprowadzone przez 
Światową Organizację Zdrowia dowodzą udziału mężczyzn w niepłodności 
u 51% par, który w głównej mierze wywołany jest anomaliami nasienia. U męż-
czyzn z przebytym stanem zapalnym narządów płciowych prawdopodobieństwo 
wystąpienia oligoastenoteratospermii jest 2,4-krotnie większe w niepłodności 
pierwotnej i 2,8-krotnie większe w niepłodności wtórnej, natomiast występo-
wanie azoospermii jest 6,6-krotnie większe u tych mężczyzn z niepłodnością 
wtórną, którzy byli wystawieni na działanie środków toksycznych, np. na 
pochodne benzenu, pestycydów, promieniowania rentgenowskiego, oraz 
5,4-krotnie częstszą u mężczyzn z niepłodnością pierwotną, których dotknęło 
skręcenie szypuły jądra, wnętrostwo, urazy jąder. Mało natomiast jest informa-
cji odnośnie zależności pomiędzy parametrami nasienia a potrzebnym czasem 



93Sebastian Kondzior, Niepłodność – epidemiologia, etiopatogeneza, diagnostyka

do zajścia w ciążę. Jedynymi aktualnymi badaniami jest wykonana próba nad 
ponad 900 parami z Kopenhagi, Paryża, Turku, Edynburga, w której ustalo-
no, że zwiększająca się gęstość nasienia wpływa na czas uzyskania ciąży tylko 
w przypadku gęstości nasienia do 55 × 106/ml. Powyżej tej gęstości odsetek 
morfologicznie prawidłowych plemników miał znaczenie tylko w 39% sytuacji. 
Co do liczby plemników proponowany jest limit do 5 × 106/ml. Dokonano 
porównania anomalii morfologicznych plemników, na podstawie którego 
stwierdzono, że anomaliami występującymi znacznie częściej przy niepłodności 
są: mikro główki, podwójne główki, nieregularne główki, nieprawidłowości 
części pośredniczących, zwichnięcie witki. Badania prowadzone wykazały, że 
przyczynami niepłodności męskiej w 34% jest oligoastenospermia (mała liczba 
plemników o zmniejszonej ruchliwości), 29% astenospermia (zmniejszona ru-
chliwość plemników), 18% teratospermia (niska ilość plemników o prawidłowej 
budowie), 9% azoospermia (całkowity brak plemników), 5% oligospermia 
(mała liczba plemników), 4% azoospermia pozasekrecyjna, 1% stanowi czynnik 
immunologiczny12. 

Płodność małżeńska jest zawsze wynikiem interakcji pomiędzy oboma 
partnerami. W przypadku mężczyzny z całkowitym brakiem plemników udział 
czynnika zależnego od mężczyzny jest pewny i jest często wyłączną przyczyną 
niepłodności. Natomiast w przypadku oligospermii na niepłodność wpływa 
również czynnik zależny od kobiety. Dlatego w prowadzeniu diagnozy, leczenia 
ważne jest, aby procedurom zostali poddawani obydwoje partnerzy. Tendencja 
odraczania ciąży powoduje, że wiek kobiety staje się istotnym czynnikiem 
niepłodności pary. 

Szybki rozwój, szeroka dostępność i świadomość dotycząca różnorodnych 
metod leczenia niepłodności daje współczesnym kobietom złudną pewność 
kontrolowania własnej płodności, co w konsekwencji, przy zmianie ich pozycji 
społecznej, spowodowało opóźnienie wieku macierzyństwa. W ubiegłym stule-
ciu najważniejszą rolą społeczną kobiety była rola matki i opiekunki, natomiast 
mężczyzny – opieka finansowa nad rodziną. Współczesna kobieta decyzję 
o małżeństwie i urodzeniu dziecka uzależnia od poziomu i czasu trwania edu-
kacji, rozwoju kariery zawodowej, stanowiska pracy, dochodów, samorealizacji. 
Współczesne kobiety dorównują mężczyznom w aspekcie statusu społecznego, 
a coraz częściej przedkładają karierę zawodową nad macierzyństwem. Nieste-
ty, późne małżeństwo jest jednym z ważniejszych niekorzystnych czynników, 
mających wpływ na płodność, uzależnionych od dobrowolnej decyzji. 

Diagnostyka niepłodności nie jest prosta. Wymaga czasu i często wysubli-
mowanych metod diagnostycznych, przeprowadzonych w oparciu o wysokie 
12	 Por. J. Radwan, Epidemiologia niepłodności, [w:] Niepłodność i rozród wspomagany, red. 

idem, S. Wołczyński, Poznań 2011, s. 11-14.



94 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

standardy medyczne13. Do stosunkowo prostych należy monitorowanie owula-
cji przy użyciu głowicy dopochwowej w badaniu ultrasonograficznym [=USG] 
oraz przy badaniu parametrów nasienia mężczyzny. Potwierdzenie nieprawi-
dłowości powoduje podjęcie dalszej diagnostyki laboratoryjnej, radiologicz-
nej, inwazyjnej z zastosowaniem endoskopii14. Niestety, pomimo stosowania 
wyrafinowanych metod, medycyna nie zawsze jest w stanie zaradzić każdemu 
przypadkowi, ze względu na występowanie grup niepłodności o niewyjaśnionej 
etiologii. 

Proces diagnostyczno-terapeutyczny niepłodności
Celem procesu diagnostyczno-terapeutycznego niepłodności jest powrót do 

pełni zdrowia, rozumianego jako przywrócenie równowagi w funkcjonowaniu 
wszystkich narządów organizmu, pozwalającej na poczęcie drogami naturalnymi 
i urodzenie zdrowego dziecka. W roku 1946 Światowa Organizacja Zdrowia wy-
dała pierwszą definicję zdrowia, przedstawiając je jako „stan pełnego fizycznego, 
umysłowego i społecznego dobrostanu, a nie tylko całkowity brak choroby czy 
niepłodności”15. Osiągnięciu tego celu służy umiejętne wykorzystanie wiedzy 
z wielu dziedzin nauki, m.in. biologii, medycyny, psychologii, antropologii, 
teologii, ekonomii.

W drugiej połowie XX wieku powyższa definicja ulega rozbudowaniu o ele-
menty społeczne, edukacyjne, żywieniowe, wypoczynku, przyzwyczajeń. W ten 
sposób zdrowie zostało zdefiniowane jako dobrostan psychiczny, społeczny 
i fizyczny, który osiąga się przez promocję zdrowego trybu życia. Idea zdrowia 
jako dobrostanu została skrytykowana zarówno przez środowiska medyczne 
jak i etyczno-filozoficzne. Nie można pozwolić, aby luksusowy charakter 
prowadzenia życia oparty na dobrobycie fizycznym, psychicznym, społecznym 
z pominięciem medycyny był wyznacznikiem pełni zdrowia16. W rzeczywisto-
ści nigdy nim nie jest, a dobrobyt nigdy nie zagwarantuje niepłodnym parom 
poczęcia i urodzenia dziecka w ramach ich związku.

Z medycznego punktu widzenia w przywróceniu zdrowia, a w sposób 
szczególny omawianego w pracy zdrowia prokreacyjnego, potrzebna jest pro-
fesjonalna i sumienna praca specjalistów z wielu dziedzin medycyny, którzy, 
13	 Por. M. Szamatowicz, Niepłodność..., s. 137-138.
14	 Por. N. Cybulska, M. Tomala, W. Niemczyk, Współczesna diagnostyka i leczenie niepłod-

ności, [w:] Niepłodność – zagadnienia interdyscyplinarne, red. E. Lichtenberg-Kokoszka, 
E. Janiuk, J. Dzierżanowski, Kraków 2009, s. 52. 

15	 D. Callahan, The WHO Definition of Health, „Hastings Center Studies”, 1 (1973), nr 3, 
s. 77.

16	 Por. ibidem, s. 77.



95Sebastian Kondzior, Niepłodność – epidemiologia, etiopatogeneza, diagnostyka

przy wykorzystaniu wiedzy, umiejętności i dostępnych narzędzi, podejmują się 
diagnostyki i leczenia chorób współtowarzyszących niepłodności. W ten sposób 
przywracają równowagę w pracy całego organizmu, co przekłada się na dobre 
samopoczucie społeczne, psychiczne i biologiczne17. 

Potwierdza to obserwacje czynione przez Platona, który mawiał, że choroba 
jest utratą równowagi, nie tylko na przestrzeni medyczno-biologicznej, ale 
również osobistej i społecznej, natomiast medycyna powinna posiadać wiedzę 
i mechanizmy, w jaki sposób przywrócić tę równowagę w życiu człowieka. 
Sugestywna jest definicja zdrowia podana przez Gadamera, który stwierdza, 
że jesteśmy świadomi pustoszącego oddziaływania na organizm chorób, które 
poprzez systematyczne działanie doprowadzają do zaburzenia prawidłowych 
funkcji komórek. Jest to fenomen, który za pomocą dostępnych metod, technik 
w sposób obiektywny można zbadać oraz poddać ocenie klinicznej. Natomiast 
zdrowiem jest to, czego nie można poddać ocenie, to czego nie można wykryć. 
W odróżnieniu od choroby, zdrowie nie jest przyczyną do przejmowania się, 
a nawet prawie nigdy nikt nie ma pewności odnośnie do bycia zdrowym18. 
Podobną refleksją dzieli się filozof, lekarz Georges Canguilhem (1904-1995), 
który stwierdza, że zdrowie jest mocą życia, natomiast choroba jego słabością19.

Niemiecki współtwórca XX-wiecznej hermeneutyki filozoficznej Hans 
Georg Gadamer (1900-2002) w opisaniu problematyki zdrowia inspiruje się 
myślą Platona, bazującą na koncepcji medycyny według Hipokratesa, który 
wyznaje teorię złotego środka, tzn. nie za dużo, nie za mało, ale według potrze-
by. Stwierdzenia nie za dużo, nie za mało są wyrazem miary, proporcji, które 
znajdują zastosowanie w opisie wartości, jaką jest zdrowie. Zadaniem lekarza 
jest przywrócenie zachwianych poprzez chorobę proporcji. W czasie posiada-
nia zdrowia natura sama decyduje o prawidłowych proporcjach. Zdrowie jest 
prawidłową równowagą sił organizmu, proporcji i symetrii. Pojęcia proporcji i sy-
metrii podobnie jak mniej i więcej, wyrażają koncepcję prawidłowej miary, która 
jest kluczowym pojęciem platońskiej metafizyki. Zdrowie jest uzależnione od 
prawidłowej miary, która u Platona odnosi się nie do wartości arytmetycznych 
i ilościowych, ale ontologiczno-aksjologicznych20. W ten sposób zdrowie nie 
jest jedynie faktem technicznym – prawidłowych miar, ale jest faktem osobistym, 

17	 Por. H.G. Gadamer, Dove si nasconde la salute, tłum. M. Donti, M.E. Ponzo, Milano 1993, 
s. 122.

18	 Por. H.G. Gadamer, Dove si nasconde la salute..., s. 107.
19	 Por. L. Nordenfelt, La natura della salute. L’approccio della teoria dell’azione, Milano 2003, 

s. 254.
20	 Por. G. Reale, Corpo anima e salute. Il concetto di uomo da Omero a Platone, Milano 1999, 

s. 225.



96 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

wyrażającym się w prawidłowej pracy organizmu, wewnętrznego pokoju, zgody 
z samym sobą, innymi ludźmi i środowiskiem, w którym żyje człowiek. 

Rozumienie zdrowia jako braku choroby prowadzi do błędnego postępowa-
nia, w którym medycyna interesuje się nim dopiero, gdy po przeprowadzonych 
badaniach dostrzega się nieprawidłowości, będące oznaką choroby. W praktyce 
powinna prowadzić prewencję, dbać o zdrowie jeszcze przed nadejściem cho-
roby i przeciwdziałać symptomom, które są sygnałami jego utraty. W sytuacji 
niezauważenia, zignorowania symptomów choroby bądź świadomego działania 
na szkodę własnego zdrowia, daje się przyzwolenie chorobie na rozwój, który 
zostanie zatrzymany poprzez poprawnie postawioną diagnozę, trafną prognozę 
i rozpoczęcie odpowiedniego leczenia, będącego procesem mającym na celu 
wyeliminowanie choroby i przywrócenie w sposób stały i nieodwracalny zdro-
wia, w tym zdrowia prokreacyjnego. 

W procesie leczenia niezastąpiona jest wiedza medyczna co do prawi-
dłowej budowy ciała i jego czynności, powstawania chorób i ich przyczyn, 
rozpoznawania chorób i ich leczenia, utrzymywania warunków ochrony 
zdrowia, przezwyciężania skutków chorób. Wiedza ta pozwala na analizę, 
a następnie, przy wykorzystaniu odpowiednich narzędzi, podjęcie właściwych 
czynności praktycznych21. Podobne stanowisko prezentuje Jan Tatoń, stwier-
dzając, że medycyna w procesie leczenia chorób powinna bazować na trzech 
elementach. Pierwszym są nauki przyrodnicze, które zakresem dysponowanej 
wiedzy ułatwiają wyjaśnianie fizycznych i chemicznych podstaw procesów 
zachodzących w organizmie. Drugim są nauki kliniczne, które wyjaśniają 
zmiany fizyczne i psychiczne u konkretnego pacjenta. Trzecim składnikiem jest 
praktyka medyczna, w której lekarz, przy pomocy posiadanej wiedzy, aplikuje 
odpowiednie środki umożliwiające ustąpienie choroby i przywrócenie pełni 
zdrowia22. Prowadzone w ten sposób leczenie służy człowiekowi. Odpowiada 
jego naturze, celom, dążeniom, możliwościom, wartościom, przestrzeganym 
prawom. Dotyczy człowieka nie tylko jako przedmiotu stosowanych zabiegów 
medycznych, ale także jako określonej osobowości, która rozumuje, czuje i żyje 
w określonej strukturze społecznej23. 

Medycyna nie rozwija się w próżni, lecz na tle przemian zachodzących w kulturze 
i cywilizacji. Wśród tych przemian duże znaczenie ma postęp nauki i techniki, zmia-
ny polityczne i społeczne oraz wiodące kierunki filozoficzne i koncepcje człowieka24. 

21	 Por. A. Nawrocka, Etos w zawodach medycznych, Kraków 2008, s. 23. 
22	 Por. J. Tatoń, Filozofia w medycynie, Warszawa 2003, s. 61.
23	 Por. A. Nawrocka, Etos w zawodach medycznych..., s. 28-29.
24	 K. Imieliński, C. Imieliński, A. Imieliński, Humanistyczne aspekty medycyny, Warszawa 

1997, s. 9. 



97Sebastian Kondzior, Niepłodność – epidemiologia, etiopatogeneza, diagnostyka

Zakończenie
Lekarz prowadzący małżonków w procesie leczenia niepłodności posługuje 

się zdobytą wiedzą, sumieniem oraz nowoczesnymi narzędziami. Jego sposób 
postępowania nie ogranicza się do sfery biologicznej małżonków, ale przestrzega 
również ich jedności duchowo-cielesnej25. Celem leczenia jest przywrócenie 
prawidłowej pracy układu rozrodczego, układów współzależnych, przywróce-
nie stanu równowagi psychicznej i duchowej, poczęcie dziecka, prawidłowy 
przebieg ciąży i szczęśliwy poród. W ten sposób nauka i wiara nie przeciw-
stawiają się sobie, ale, jak wskazuje nauczanie Soboru Watykańskiego II, ze 
sobą współpracują, aby wymiar etyczny w procesie przekazywania życia nie 
był pominięty. W ten sposób osoba, posiadając w sobie wymiar boski i ludzki, 
jest jedna i niepodzielona, a natura ludzka, uzdalniając człowieka do rozwoju, 
dopiero we współpracy z Bogiem osiąga pełnię.

Słowa kluczowe: niepłodność, prewencja, diagnostyka.

Bibliografia:
1.	Callahan D., The WHO Definition of Health, „Hastings Center Studies” 1 (1973), 

nr 3, s. 77-87.
2.	Callander R. i in., Ginekologia ilustrowana, tłum. M. Bińkowska i in., Gdańsk 1995.
3.	Cybulska N., Tomala M., Niemczyk W., Współczesna diagnostyka i leczenie niepłodno-

ści, [w:] Niepłodność – zagadnienia interdyscyplinarne, red. E. Lichtenberg-Kokoszka, 
E. Janiuk, J. Dzierżanowski, Kraków 2009, s. 51-57.

4.	Drosdzol A. i in., Standard postępowania diagnostycznego w niepłodności, „Annales 
Academiae Medicae Silesiensis” 60 (2006), nr 5, s. 433-437.

5.	Gadamer H.G., Dove si nasconde la salute, tłum. M. Donti, M.E. Ponzo, Milano 
1993.

6.	Graham B., Buck’s 2020 ICD-10-CM for Hospital Edition, Riverport Lane 2020.
7.	Gurunath S. i in., Defining Infertility – a Systematic Review of Prevalence Studies, 

„Human Reproduction Update” 17 (2011), nr 5, s. 575-588.
8.	Imieliński K., Imieliński C., Imieliński A., Humanistyczne aspekty medycyny, 

Warszawa 1997.
9.	Jan Paweł II, Człowiek – obraz Boży istotą duchowo-cielesną (16.04.1986), [w:] Ka-

techezy Ojca Świętego Jana Pawła II. Bóg Ojciec, red. W. Zega, Kraków – Ząbki 
1999, s. 151-154.

10.	Męczekalski B., Warenik-Szymankiewicz A., Rola komórki jajowej w genetycznych 
uwarunkowaniach płodności i niepłodności, „Endokrynologia Polska” 56 (2005), 
nr 3, s. 356-358.

25	 Por. Jan Paweł II, Człowiek – obraz Boży istotą duchowo-cielesną (16.04.1986), [w:] W. Zega 
(red.), Katechezy Ojca Świętego Jana Pawła II. Bóg Ojciec, Kraków – Ząbki 1999, s. 153.



98 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

11.	Miernik B., Mężczyzna wobec niepowodzeń prokreacyjnych. Psychopedagogiczne 
aspekty doświadczenia przez mężczyzn trudności w prokreacji, „Fides et Ratio” 39 
(2019), nr 3, s. 94-106.

12.	Nawrocka A., Etos w zawodach medycznych, Kraków 2008.
13.	Nordenfelt L., La natura della salute. L’approccio della teoria dell’azione, Milano 2003.
14.	Opala T. i in., Epidemiologia i metody diagnostyczne, [w:] Ginekologia. Podręcznik 

dla położnych, pielęgniarek i fizjoterapeutów, red. idem, Warszawa 2006, s. 133-136.
15.	Radwan J., Epidemiologia niepłodności, [w:] Niepłodność i rozród wspomagany, red. 

idem, S. Wołczyński, Poznań 2011, s. 11-14.
16.	Reale G., Corpo anima e salute. Il concetto di uomo da Omero a Platone, Milano 1999.
17.	Smyczyńska J., Diagnostyka i leczenie zaburzeń hormonalnych jako wyraz troski 

o zdrowie prokreacyjne i profilaktyka niepłodności. Czy metody rozpoznawania płodności 
mogą być pomocne?, „Fides et Ratio” 39 (2019), nr 3, s. 45-57.

18.	Szamatowicz M., Niepłodność, [w:] Położnictwo i ginekologia, red. G.H. Bręborowicz, 
t. 2, Warszawa 2015, s. 141-165.

19.	Tatoń J., Filozofia w medycynie, Warszawa 2003.



Mieczysław Ozorowski
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego  
w Warszawie
DOI: 10.15290/std.2023.09.07

RODZINA OBRAZEM BOGA 
W ŚWIETLE NAUCZANIA JANA PAWŁA II, 

A SZCZEGÓLNIE LISTU DO RODZIN

THE FAMILY AS THE IMAGE OF GOD IN LIGHT 
OF THE TEACHINGS OF JOHN PAUL II

This article presents the concept of family as the image of God in light of the 
teachings of Pope John Paul II. The theological method of critical text analysis 
was used here. The concept of family as the image of God has accompanied 
Pope John Paul II from the beginning of his pontificate. Man is created in the 
image and likeness of God (Genesis 1:26). This issue has a long theological 
history, rooted in the Bible. The problem of man created in the image of God 
has not only an individual but also a communal dimension. The family as 
a community of persons is the image of God. This way of understanding this 
topic was presented by Pope John Paul II. The genius of this approach is clearly 
visible against the background of the traditional interpretation of the creation 
of man in the image and likeness of God.

Key words: creation of man, image of God in man, family as the image of God, 
John Paul II.

Wstęp
Koncepcja rodziny jako obrazu Boga towarzyszyła papieżowi Janowi Pawło-

wi II od początku pontyfikatu. Pojęcie rodziny jako obrazu i podobieństwa do 

 0000-0001-6081-0134



100 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Boga pojawia się już Adhortacji Familiaris consortio. Szczegółowe przedstawie-
nie tego problemu znajdujemy na początku pierwszej części Listu do Rodzin, 
zatytułowanej Cywilizacja miłości, ale ten temat przewija się przez cały list. Jest 
jednym z motywów przewodnich. Oryginalność tego ujęcia polega na tym, że 
papież stosuje terminy obrazu i podobieństwa, nie tylko ogólnie w odniesieniu 
do człowieka, ale wyraźnie wskazuje, że ludzkie rodzicielstwo jest podobne do 
Boga samego1. To rodzicielstwo jest podstawą „rodziny jako ludzkiej wspólnoty 
życia: jako wspólnoty osób zjednoczonych w miłości”2. 

Na tle tradycyjnej interpretacji stworzenia człowieka na obraz i podobień-
stwo Boga, koncepcja Jana Pawła II jest oryginalna i prorocza. Dla polskiego 
papieża temat ten nie jest całkiem nowy, pisał on o tym już wcześniej3. Zbliżone 
opinie o rodzinie i jej „podobieństwie” do Boga zostały przedstawione w doku-
mentach Soboru Watykańskiego II. Katechizm Kościoła Katolickiego problem 
ten wyłożył w sposób syntetyczny. Przedstawiam tu zarys nauczania, odwołując 
się przede wszystkim do Listu do rodzin – Gratissimam sane, wskazując na 
konieczność dalszego, głębszego studium oraz wskazania jego praktycznych 
zastosowań w odniesieniu do małżeństwa i rodziny.

Podstawy Biblijne małżeństwa jako obrazu Bożego
Jan Paweł II w swoim nauczaniu odwołuje się do podstaw biblijnych. 

W sposób szczególny jest to widoczne w katechezach środowych „Mężczyzną 
i niewiastą stworzył ich”4, ale o tym napiszę trochę dalej. Biblia podaje dwa 
opisy stworzenia świata i człowieka: pierwszy pochodzi z tradycji kapłańskiej 
(Rdz 1,26-28), drugi z tradycji jahwistycznej (Rdz 2,4b-25). Pierwszy opis uka-
zuje człowieka stworzonego na obraz i podobieństwo Boga, jako szczyt całego 
stworzenia. Drugi opis przedstawia nam Boga na podobieństwo garncarza, który 
uformował człowieka z gliny i tchnął w niego życie. Język drugiego, starszego 
opisu jest obrazowym dydaktycznym opowiadaniem, który jest charakterystycz-
ny dla kultury żydowskiej. Pierwszy opis stworzenia posiada charakter poetycki, 
jest nacechowany myślą teologiczną, która przybliża czytelnikowi sens i cel 
istnienia człowieka stworzonego na obraz Boży. Tekst ten brzmi następująco: 

1	 J.D. Szczurek, Człowiek jako imago Dei w teologii i nauczaniu Jana Pawła II, „Polonia Sacra” 
9 (2005), nr 17, s. 227-246.

2	 Jan Paweł II, List do rodzin. Gratissimam sane, Watykan 1994 (dalej: GS), 6.
3	 K. Wojtyła, Rodzina jako „communio personarum”. Próba interpretacji teologicznej, „Ate-

neum Kapłańskie” R. 66, 83 (1974); K. Wojtyła, Rodzicielstwo a „communio personarum”, 
„Ateneum Kapłańskie” R. 67, 83 (1975); Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, 
Watykan 1986.

4	 Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich...



101Mieczysław Ozorowski, Rodzina obrazem Boga w świetle nauczania Jana Pawła II...

A wreszcie rzekł Bóg: „Uczyńmy człowieka na Nasz obraz, podobnego Nam. Niech 
panuje nad rybami morskimi, nad ptactwem powietrznym, nad bydłem, nad ziemią 
i nad wszystkimi zwierzętami pełzającymi po ziemi”. Stworzył więc Bóg człowieka na 
swój obraz, na obraz Boży go stworzył: stworzył mężczyznę i niewiastę (Rdz 1,26-27).

Pojęcie stworzenia człowieka na „obraz Boga” było interpretowane w historii 
teologii w sposób zróżnicowany. 

Obraz Boga w człowieku upatrywano w długowieczności patriarchów, w zewnętrz-
nym kształcie i wyglądzie (pionowa postawa), w cielesnej strukturze, w funkcji 
królewskiej, czyli panowaniu człowieka nad całym stworzeniem, w zdolności 
prokreacyjnej czy wreszcie według większości egzegetów i teologów w duchowych 
uzdolnieniach i aktach człowieka: w jego osobowości, rozumności, zdolności my-
ślenia, wolności i odpowiedzialności5.

Zaprezentowane tu interpretacje dotyczą tylko jednego wymiaru człowieka: 
jego ciała lub duszy. Jednakże dla Żydów człowiek stanowił integralną całość 
bez wyszczególniania duszy i ciała6. Zgodnie z myślą biblijną cały człowiek 
w swojej strukturze duchowo-cielesnej został stworzony na obraz Boży. Jeżeli 
zaś chodzi o kontekst rodzinny to ziemski ojciec jest obrazem Boga Ojca jako 
prawdziwego, troskliwego i dobrego wychowawcy, który ma prawo karcić tego, 
kogo miłuje (Prz 3,12; Pwt 8,5)7. Istnieje bogata literatura z zakresu psychologii 
religii wskazująca na związek obrazu własnego ojca z obrazem Boga Ojca, ale 
nie jest to przedmiotem mojego opracowania8.

Jeden z polskich biblistów, Marian Filipiak, podaje oryginalną interpretację 
idei obrazu Boga w człowieku9. Syntezując współczesne kierunki egzegetyczne 
proponuje on rozwiązanie „funkcjonalno-dynamiczne” obrazu Boga w czło-
wieku: „idea obrazu Bożego w człowieku wyraża sposób, przez który człowiek 
realizuje siebie samego przez swe relacje z Bogiem, z innymi ludźmi i ze świa-
tem”. Tak jak Derrick Bailey twierdzi on, że człowiek stworzony na obraz Boży 
jest „istotą w relacji”, zaś życie ludzkie jest „egzystencją we wspólnocie”10. 
Z tego wynika, że seksualność człowieka jest włączona w strukturę „obrazu 
Bożego”, ponieważ wzajemne relacje między mężczyzną i kobietą są różnorodne 
5	 J. Grześkowiak, Misterium małżeństwa, Poznań 1993, s. 92.
6	 C. Tresmontant, Essai sur la pensée hébraique, Paris 1962, s. 89-117
7	 P. Łabuda, Paweł jako ojciec i Bóg jako „Abba Ojciec”, „Verbum Vitae” 20 (2011); P. Ła-

buda, Paweł jako „Starotestamentalny Ojciec”, [w:] Aksjologiczne wymiary wychowania. 
Współczesne szanse i zagrożenia, red. J. Siewiora, Tarnów 2012.

8	 S. Bukalski, Związek obrazu Boga z obrazem ojca: psychologiczne uwarunkowania, „Colloquia 
Theologica Ottoniana” 1 (2009); K. Frielingsdorf, Demoniczne obrazy Boga. Nieprawdziwe 
wyobrażenia Boga, ich powstawanie, rozpoznawanie i przezwyciężanie, Kraków 1997.

9	 M. Filipiak, Biblia o człowieku, Lublin 1979, s. 79-88
10	 D.S. Bailey, Mann und Frau im christlichen Denken, Stuttgart 1963, s. 241



102 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

i niepowierzchowne oraz dążą do utworzenia wspólnoty osób. Współczesna 
teologia nie sakralizuje płciowości, ale wskazuje, że można odkryć obraz Boży 
w głębokiej wspólnocie osób, jaką tworzą mężczyzna i kobieta połączeni węzłem 
miłości małżeńskiej. Stworzenie człowieka w jego zróżnicowaniu płciowym 
jest dobre i chciane przez Boga oraz jest wartością będącą podstawą ludzkiego 
podobieństwa do Boga11. 

Należy się zastanowić nie tylko nad treścią biblijnego sformułowania „stwo-
rzenie człowieka na obraz Boży”, ale także w jakim celu to podobieństwo zostało 
powierzone człowiekowi. Pan Bóg stwarza człowieka i obdarza go swoim podo-
bieństwem, aby wejść z nim w relację dialogu. „Obraz Boży” uzdalnia człowieka 
do poznania Boga i do dawania odpowiedzi na Jego wezwanie. Szczególny 
sposób realizacji tego zadania dokonuje się w małżeństwie. 

Współistnienie mężczyzny i kobiety wiąże się z przymierzem Boga, po prostu umożli-
wia kontynuację dialogicznej relacji Boga z człowiekiem. Bóg stwarza człowieka do 
zawarcia z nim przymierza i dlatego stwarza go jako parę, jako mężczyznę i kobietę, 
którzy nie mogą koegzystować inaczej, jak tylko na zasadzie przymierza – w oparciu 
o miłość, wierność, zaufanie, opiekę i pomoc. W ten sposób wspólnota małżeńska – 
dar otrzymany od Boga – jest w pewnym sensie pierwszym znakiem wskazującym na 
zbawczą miłość Boga wobec ludzi, jakby wstępnym projektem, pierwszym szkicem 
tego, czym będzie dar przymierza Boga z ludźmi12.

Także po grzechu pierworodnym, pomimo utraty pierwotnej harmonii oraz 
przyjaźni z Bogiem, małżeństwo i rodzina pozostały źródłem życia i Bożego 
błogosławieństwa13. 

Temat człowieka stworzonego na obraz Boży jest zauważalny także w Nowym 
Testamencie. Szczególnie jest on obecny w nauczaniu św. Pawła. Posiada on tu 
wyraźnie chrystologiczny charakter, ponieważ to Chrystus jest obrazem Boga 
niewidzialnego (Kol 1,15), kontekst małżeński jest tu zasadniczo nieobecny14. 

Obraz Boży w człowieku w kręgu kultury żydowskiej
Interesującym uzupełnieniem rozważań o rodzinie jako obrazie Boga w Biblii 

jest koncepcja małżeństwa, jaką prezentują niektórzy teolodzy żydowscy. Nie 
znalazłem co prawda odniesienia u Jana Pawła II do literatury żydowskiej, 
ale uważam, że jest to interesująca inspiracja, którą można potraktować jak 

11	 S. Kunka, Mężczyzna i kobieta obrazem Boga. Płeć a obraz Boży w człowieku, „Teologia 
w Polsce” 7 (2013), nr 2, s. 111.

12	 J. Grześkowiak, Misterium małżeństwa..., s. 97-98.
13	 P. Błasiak, Święta Rodzina – Żywa Ikona Trójcy Świętej, „Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie” 

25 (2018), s. 74.
14	 J.D. Szczurek, Człowiek jako imago Dei..., s. 228.



103Mieczysław Ozorowski, Rodzina obrazem Boga w świetle nauczania Jana Pawła II...

ciekawy dodatek. Zazwyczaj myśliciele żydowscy przychylali się do klasycznych 
koncepcji podobieństwa człowieka do Boga poprzez fakt jego rozumności i wol-
ności wyboru15. Przytoczmy tu opinie Rabina Arje Kaplana, który odwołując się 
do starożytnych tekstów Talmudu pisze, że Bóg Stworzyciel uczynił człowieka 
jako jedną, niepodzielną całość. Zrobił to inaczej niż ze wszystkimi innymi 
zwierzętami, które od początku były powołane do życia jako samce i samice, 
dlatego zwierzęta nie posiadają uczucia i więzi miłosnej. Nie czują one także 
poczucia wspólnoty. Zgodnie z Księgą Rodzaju Bóg stworzył człowieka na swój 
obraz i podobieństwo, stworzył mężczyznę i niewiastę (1,27). Z tego powodu 
ani sam mężczyzna, ani sama kobieta nie są pojedynczo „obrazem Boga”, ale 
tym „obrazem” są wspólnie jako para16. W przypadku, gdy mężczyzna i kobie-
ta łączą się w jedną parę oraz tworzą piękną i doskonałą harmonię miłosną, 
wówczas są „obrazem Boga”.

Rabin A. Kaplan wskazuje także, że pomimo określania Boga męskimi 
terminami, prawdziwy obraz Boga jest androgeniczny. Posiada On w sobie 
pierwiastki męskie i żeńskie. Kobieta i mężczyzna wspólnie są obrazem Boga17. 
Miłość Boża jest doskonała, ponieważ ukazuje w sobie zarówno pierwiastek 
męski, jak i żeński18.

Człowiek został stworzony na chwałę Bożą (Iz 43,7). Chwała Boża pozostała-
by niekompletna, gdyby stworzenie człowieka nie zostało dokończone. Również 
człowiek mężczyzna byłby niekompletny, gdyby kobieta nie została stworzona 
i nie mogła połączyć się z nim w małżeństwie19. Adam został stworzony przed 
Ewą. Gdy obserwujemy proces stwarzania, każdy następny rodzaj stworzenia 
jest doskonalszy. Bardziej doskonały rodzaj życia, który otrzymała Ewa, przeja-
wia się w tym, że to ona ma przywilej noszenia nowego życia w swoim łonie20. 
Każde małżeństwo jest dopełnieniem dzieła stworzenia i powiększeniem chwały 
Bożej. W dzień swego ślubu, każda para małżeńska jest podobna do Adama 
i Ewy, którzy w raju żyli w doskonałej harmonii, a ich miłość nie znała żadnej 
niedoskonałości ani wady.

Od momentu, gdy mężczyzna i kobieta stanowią jedną parę małżeńską są po-
dobni do Boga. Otrzymują wówczas szczególny rys podobieństwa, polegający na 
udziale we władzy przekazywania życia. Małżonkowie bowiem od czasu Adama 

15	 S. Ronen, Koncepcja człowieka w judaizmie, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 18 
(2009), nr 3.

16	 A. Kaplan, Création céleste. Guide du mariage juif, New York – Jerusalem 1983, s. 15.
17	 Ibidem, s. 44.
18	 R. Cantalamessa, Nasze życie poddane Chrystusowi, Kraków 1995, s. 18.
19	 A. Kaplan, Création céleste..., s. 109.
20	 Ibidem, s. 91.



104 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

i Ewy posiadają możność „stwarzania” nowego życia. Mężczyzna i kobieta, łącząc 
się w małżeństwie, stają się formami Bożego obrazu, który uczestniczy w cyklu 
nowego, nieustannego tworzenia świata21. W ten sposób małżonkowie stają się 
współpracownikami Boga. U Żydów jest to symbolizowane przez przekazanie 
obrączki ślubnej przez pana młodego pannie młodej. Zawarcie małżeństwa, 
zrodzenie dzieci i utworzenie rodziny jest niejako obowiązkiem każdego Żyda22. 

Ponieważ para małżeńska jest „obrazem Boga” mężczyzna i kobieta w sposób 
naturalny i niezwykle głęboki pragną połączenia się. Każda jednostka ludzka 
szuka swojego „drugiego ja” (alter ego), swojej drugiej połowy jedności23. Miłość 
jest więzią łączącą małżonków. Miłość jest też głównym motywem stworzenia 
świata przez Boga. Miłość ta, w swojej najczystszej formie, jest duchowym 
uczuciem. Od miłości wszystko się zaczyna, także w relacjach między mężczy-
zną i kobietą. Ona daje początek związkowi dwojga ludzi, z którego rodzą się 
dzieci24. Istnieje podobieństwo pomiędzy miłością mężczyzny i kobiety a mi-
łością Boga do swojego stworzenia, jak to przedstawia Pieśń nad Pieśniami25. 
Doskonała miłość pomiędzy mężczyzną i kobietą może istnieć bez pragnienia 
seksualnego. Adam i Ewa w raju nie odczuwali pociągu seksualnego, pomimo 
to łączyła ich intensywna więź miłości, ponieważ byli „jednym ciałem” na „ob-
raz Boży”26. Kultura żydowska posiada pozytywne nastawienie do seksualności 
człowieka oraz do współżycia cielesnego, które jest wyrazem uczucia miłości27.

Stworzenie człowieka na „obraz Boży” w tradycji Kościoła 
Na początku można byłoby powiedzieć, że idea człowieka stworzonego na 

obraz Boga nie odgrywa większej roli w naszym systemie myślenia. Inaczej było 
w pierwszych wiekach chrześcijaństwa, gdzie idea człowieka podobnego do 
Boga była bardzo żywotna. Przytoczę tu syntetyczny zarys najważniejszych idei 
związanych z koncepcją stworzenia człowieka na obraz Boży. Według Ojców 

21	 A. Kaplan, Création céleste..., s. 11, 16, 40.
22	 M. Friedman, Tradycja rodzinna w judaizmie, „Collectanea Theologica” 66 (1966), nr 2, 

s. 41
23	 A. Kaplan, Création céleste..., s. 25.
24	 Ł.T. Sroka, Judaizm wobec rodziny. Spojrzenie historyczno-religioznawcze, [w:] Człowiek 

w teatrze świata. Studia o historii i kulturze dedykowane Profesorowi Stanisławowi Grzy-
bowskiemu z okazji osiemdziesiątych urodzin, red. B. Popiołek, Kraków 2010, s. 70.

25	 J. Kudasiewicz, Pieśń nad pieśniami w interpretacji Jana Pawła II i Benedykta XVI, [w:] Ver-
bum Caro Factum Est. Księga pamiątkowa dla Księdza Profesora Tomasza Jelonka w 70. 
rocznicę urodzin, red. R. Bogacz, W. Chrostowski, Warszawa 2007.

26	 A. Kaplan, Création céleste..., s. 16.
27	 A. Unterman, Żydzi. Wiara i życie, Łódź 1989, s. 187-189.



105Mieczysław Ozorowski, Rodzina obrazem Boga w świetle nauczania Jana Pawła II...

Kościoła, obraz Boży z absolutną czystością objawił się w Chrystusie, który 
jest bosko-ludzkim archetypem. Jego bowiem niejako miał Bóg przed oczyma 
stwarzając człowieka. „Bóg zatem wciela się w swoją własną, żywą ikonę – nie 
jest cudzoziemcem na ludzkiej ziemi, człowiek jest ludzkim obliczem Boga”28. 
Problem obrazu jest jednym z głównych zagadnień związanych ze stworzeniem 
człowieka i z Wcieleniem Słowa. U Ojców Kościoła istniał pogląd, że pierwotne 
podobieństwo do Boga zostało dopełnione przez wcielenie Syna Bożego, który 
jest obrazem Boga i odbiciem Jego istoty (Hbr 1,3)29.

Paul Evdokimov, analizując naukę Ojców na temat „obrazu” Bożego, stwier-
dza, że jest ona bardzo zróżnicowana i niezwykle bogata. Mówi on, że należy 
odrzucić wszelką substancjalną koncepcję obrazu.

Nie jest on bowiem w nas zdeponowany, niby jakaś część naszej istoty, lecz całość 
bytu ludzkiego jest stworzona, wyrzeźbiona na „obraz”. Pierwszą właściwością owej 
struktury obrazowej jest życie duchowe. (...) Każda władza duchowa człowieka 
odbija pewien aspekt obrazu, lecz istotowo biorąc, na obraz Boży stworzone jest 
całe człowieczeństwo, ześrodkowane wokół tego co duchowe, powołane do tego, 
by przekraczając siebie przeniknęło w niezmierzony ocean boskości i w nim znalazło 
ukojenie swojej tęsknoty. Tu znajduje swój wyraz napięcie, z jakim obraz-kopia dąży 
do zjednoczenia z oryginałem, odbitka – do utożsamienia się z pierwowzorem. Za 
pośrednictwem obrazu – powiada św. Makary z Egiptu – Prawda pociąga ku sobie 
człowieka, by postępował jej śladem30.

Również wielu współczesnych teologów uważa, że „obraz Boga” w człowieku 
ma dość wyraźnie zakreślone granice. Chodzi w nim raczej o podobieństwo 
władzy, jaką ma Bóg nad wszystkimi stworzeniami, nad światem roślin i zwierząt, 
i którą człowiek z woli Boga otrzymał. Obraz Boga nie dotyczyłby już raczej 
spraw związanych z samą wspólnotą dwojga ludzi i ze zrodzeniem potomstwa 
jako celem tej wspólnoty. Wydaje się im, że nieuzasadnione i zbyt odległe jest 
odwołanie się do analogii wspólnoty trzech Osób Boskich oraz do Osoby Ducha 
Świętego jako owocu rodzicielskiej miłości Ojca do Syna31. 

Sobór Watykański II przypomniał i odnowił naukę Kościoła o rodzinie 
i o człowieku, który jest obrazem Boga. Zazwyczaj w nauce Soboru o człowieku 
stworzonym na obraz Boży podkreśla się godność człowieka, równość wszyst-
kich ludzi oraz zdolność miłowania Boga32. Najważniejsze wypowiedzi zostały 

28	 P. Evdokimov, Kobieta i zbawienie świata, Poznań 1991, s. 67-68.
29	 J.D. Szczurek, Człowiek jako imago Dei..., s. 232.
30	 P. Evdokimov, Kobieta i zbawienie świata..., s. 72-73.
31	 K. Romaniuk, Małżeństwo i rodzina w Biblii, Katowice 1981, s. 8.
32	 J.D. Szczurek, Człowiek jako imago Dei..., s. 234.



106 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

zawarte w Konstytucji Duszpasterskiej o Kościele. W numerze 12 KDK Sobór 
odpowiada na pytanie: Kim jest człowiek? 

Pismo św. uczy bowiem, że człowiek został stworzony „na obraz Boży”, zdolny do 
poznania i miłowania swego Stwórcy, ustanowiony przez Niego panem wszystkich 
stworzeń ziemskich, aby rządził i posługiwał się nim, dając chwałę Bogu. (...) Lecz 
Bóg nie stworzył człowieka samotnym: gdyż od początku „mężczyznę i niewiastę 
stworzył ich” (Rdz 1,27); a zespolenie ich stanowi pierwszą formę wspólnoty osób33.

Nieco dalej, komentując krótko fragment Ewangelii Jana (J 17,21-22), 
Ojcowie soborowi tak piszą: 

To podobieństwo [do Osób Boskich] ukazuje, że człowiek będąc jednym na ziemi 
stworzeniem, którego Bóg chciał dla niego samego, nie może odnaleźć się w pełni 
jak tylko poprzez bezinteresowny dar z siebie samego (KDK 24).

Wydaje się, że ten bezinteresowny dar z siebie najpełniej, na co dzień jest 
realizowany we wspólnocie rodzinnej.

Ojcowie soborowi nie poświęcili rodzinie odrębnego dokumentu, ale jeden 
z rozdziałów KDK wyraża poparcie należne godności małżeństwa i rodziny. 
Swoją bogatą w treści wypowiedź na ten temat Ojcowie soborowi kończą 
takimi znamiennymi słowami: 

W końcu sami małżonkowie, stworzeni na obraz Boga żywego i umieszczeni w praw-
dziwym porządku osobowym, niech będą zespoleni jednakim uczuciem, podobną 
myślą i wspólną świętością, żeby idąc za Chrystusem, zasadą życia, stawali się przez 
radości i ofiary swego powołania, przez wierną swoją miłość świadkami owego 
misterium miłości, które Pan objawił światu swą śmiercią i zmartwychwstaniem 
(KDK 52). 

Katechizm Kościoła Katolickiego (KKK) w sposób zwięzły, ale piękny przy-
pomina naukę o stworzeniu człowieka na obraz Boży. Dzięki temu, że człowiek 
jest stworzony na „obraz Boży” posiada on godność osoby. Jest on zdolny pozna-
wać, posiadać i dawać siebie w sposób wolny. Może też wchodzić w komunię 
z innymi osobami i jest on wezwany dzięki łasce do zawarcia przymierza ze 
swoim Stworzycielem, ofiarując Mu odpowiedź wiary i miłości, której nikt nie 
może dać za niego (KKK 357). Człowiek stworzony na obraz Boży jest bytem 
cielesnym i duchowym. Cały człowiek jest chciany przez Boga (KKK 362). 
Również ciało uczestniczy w godności bycia „obrazem Boga”, ponieważ jest 
ożywione przez duszę duchową (KKK 364). 

Katechizm przypomina, że Bóg stworzył człowieka jako mężczyznę i ko-
bietę, i że oboje posiadają jednakową godność „obrazu Bożego” (KKK 369). 
Niemniej Bóg nie jest podobny do człowieka. Nie jest On ani mężczyzną, ani 
niewiastą. Bóg jest czystym duchem, w którym nie ma miejsca na różnicę płci. 
33	 J.D. Szczurek, Człowiek jako imago Dei..., s. 234.



107Mieczysław Ozorowski, Rodzina obrazem Boga w świetle nauczania Jana Pawła II...

Ale „doskonałości” mężczyzny i kobiety ukazują coś z nieskończonej dosko-
nałości Boga, który jest i matką (Iz 49,14-15; Ps 131), i ojcem, i oblubieńcem 
(Oz 11,1-4) (KKK 370). 

Kobieta i mężczyzna są stworzeni dla siebie wzajemnie. Bóg ich stworzył, 
aby stanowili komunię osób, w której będą dla siebie „pomocą”, ponieważ są 
równi jako osoby i komplementarni w swojej męskości i kobiecości. Zjedno-
czeni w małżeństwie mają zdolność przekazywania życia, a przez to współpra-
cują w dziele stworzenia (KKK 372). Posiadają też odpowiedzialność wobec 
Boga w panowaniu nad światem (KKK 373).

Na innym miejscu, omawiając problematykę małżeństwa, Katechizm mówi, 
że człowiek został stworzony na obraz Boga, który jest Miłością. Wzajemna 
miłość mężczyzny i kobiety staje się obrazem absolutnej i doskonałej miłości, 
którą Bóg kocha człowieka. Przeznaczeniem tej pobłogosławionej przez Boga 
miłości jest być płodną w strzeżeniu, ochronie i przekazywaniu życia (Rdz 
1,28) (KKK 1604). 

Nauka papieża Jana Pawła II o obrazie i podobieństwie 
do Boga zapisanym w małżeństwie i rodzinie 

Na tle tradycyjnej nauki o człowieku jako „obrazie Bożym” nauczanie papieża 
Jana Pawła II jest odważne. Wyrasta ono z jego własnych wcześniejszych do-
świadczeń związanych z duszpasterstwem rodzin. Opiera się ono na nauczaniu 
Soboru Watykańskiego II i jest konsekwentnym rozwinięciem całego dorobku 
posoborowego w tej dziedzinie34. Oczywiście papież Jan Paweł II kontynuuje 
tradycyjne nauczanie Kościoła o człowieku stworzonym na obraz Boży jako 
istoty rozumnej i wolnej oraz posiada charakter trynitarny i chrystologiczny35. 
Nauczanie o stworzeniu człowieka na obraz Boży jest ważnym elementem 
pełnej prawdy o osobie ludzkiej. 

Jeszcze jako Karol Wojtyła pisał, analizując numer 24 Konstytucji Dusz
pasterskiej o Kościele, że podobieństwo do Boga istnieje także 

z racji odniesienia, czyli relacji, która łączy osoby. (...) Człowiek jest podobny do 
Boga nie tylko z racji swej duchowej natury, bytując jako osoba, ale także z racji 
właściwego sobie uzdolnienia do wspólnoty z innymi osobami36.

Tę więź między osobami K. Wojtyła określał jako „komunio” (communio), 
czyli rzeczywistość jeszcze głębszą od „wspólnoty”. W „komunii” osoby bytujące 

34	 J. Giec, Człowiek obrazem Boga w nauczaniu Jana Pawła II. Wstęp do antropologii Jana 
Pawła II, „Colloquia Theologica Ottoniana” 2 (2004).

35	 J.D. Szczurek, Człowiek jako imago Dei...
36	 K. Wojtyła, Rodzina jako „communio personarum”..., s. 350.



108 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

i działające we wzajemnym do siebie odniesieniu przez to działanie i bytowanie 
wzajemnie siebie jako osoby potwierdzają i afirmują37. To pojęcie „komunii”, 
które powstaje przez bezinteresowny dar z siebie, K. Wojtyła odnosił bezpo-
średnio do małżeństwa i rodziny. Małżeństwo jako komunia osób (communio 
personarum) posiada walor „podobieństwa do Boga”.

Swoją koncepcję na temat małżeństwa kardynał Wojtyła kontynuował jako 
papież w swoich katechezach i w Adhortacji Apostolskiej Familiaris consortio. 
Katechezy o małżeństwie Jan Paweł II rozpoczyna wnikliwą analizą pierw-
szych rozdziałów Księgi Rodzaju, analizując dokładnie dwa opisy stworzenia 
człowieka. Łączy on ideę człowieka jako „obrazu Bożego”, który jest stworzony 
jako mężczyzna i kobieta (tradycja kapłańska), z ideą wzajemnego dopełnie-
nia się mężczyzny i kobiety do „pełni człowieczeństwa” przez „komunię osób” 
(tradycja jahwistyczna). Papież wyróżnia dwie formy realizowania się obrazu 
Bożego w człowieku: przez człowieczeństwo jako takie oraz przez komunię osób, 
którą jest związek mężczyzny i kobiety. Tak pisze Jan Paweł II:

Obrazem i podobieństwem Boga stał się człowiek nie tylko przez samo człowie-
czeństwo, ale także przez komunię osób, którą stanowią od początku mężczyzna 
i kobieta38.

Jan Paweł II kładzie akcent na to drugie rozumienie „obrazu Bożego” jako 
komunii osób. Stworzenie człowieka na obraz i podobieństwo Boga jest także 
podstawą personalizmu chrześcijańskiego oraz do stwierdzenia godności i peł-
nej równości pomiędzy mężczyzną i kobietą, którzy powołani są do wspólnoty 
małżeńskiej i rodzinnej39. 

W podobieństwie do Boga uczestniczy również i ciało, ponieważ 
Człowiek, którego Bóg stworzył „mężczyzną i niewiastą”, jest obrazem Bożym 
wyrażonym w ciele „od początku”, przy czym mężczyzna i kobieta stanowią jakby 
dwa różne sposoby „bycia ciałem” w jedności tego obrazu40.

To ciało pełni niezastąpioną rolę w tworzeniu komunii osób, która od-
zwierciedla komunię Osób Boskich. Ciało pomaga odnaleźć się we wspól-
nocie osób. Ciało staje się momentem konstytutywnym komunii mężczyzny 
i kobiety w małżeństwie przez cielesne zjednoczenie małżonków. Dzięki temu 
małżonkowie „komunikują” na gruncie komunii osób, w której poprzez swoją 

37	 K. Wojtyła, Rodzina jako „communio personarum”..., s. 353.
38	 Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich..., s. 39.
39	 E. Ozorowski, Maryjny rys godności kobiety jako matki w nauce Jana Pawła II, „Wiadomości 

Kościelne Archidiecezji Białostockiej” 9 (2000), nr 2.
40	 Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich..., s. 55.



109Mieczysław Ozorowski, Rodzina obrazem Boga w świetle nauczania Jana Pawła II...

kobiecość i męskość stają się darem dla siebie41. Zjednoczenie cielesne pary 
małżeńskiej jest wpisane w strukturę obrazu Boga w człowieku i posiada głęboki 
wymiar etyczny i teologiczny, jak o tym świadczy św. Paweł w Liście do Efezjan 
(5,29-32), odwołując się do tradycji Proroków (Ozeasza, Izajasza i Ezechiela). 
Jedność przez ciało wskazuje jednak nie tylko na samo „ciało”, ale na „wcie-
loną” komunię osób. Papież uważa, że człowieczeństwo ukonstytuowane jako 
komunia osób stanowi istotną warstwę opisu stworzenia człowieka, ważniejszą 
od somatycznej struktury człowieka jako mężczyzny i kobiety42. 

Prawdę, że małżeństwo pełni funkcję „obrazu Boga” papież Jan Paweł II 
wyraził również w Adhortacji Apostolskiej Familiaris consortio. Spotykamy tu 
stwierdzenie, że człowiek jest stworzony na obraz Boga, który jest miłością 
i osobową komunią miłości. Człowiek ma wpisane w swym człowieczeństwie 
powołanie, czyli zdolność i odpowiedzialność, i miłość, i wspólnotę. To podsta-
wowe powołanie do miłości obrazującej miłość Boga jest realizowane na dwa 
sposoby: przez małżeństwo i dziewictwo. Małżeństwo jest konkretnym wypeł-
nieniem najgłębszej prawdy o człowieku i o jego istnieniu na „obraz Boży”43.

W swoim Liście skierowanym do rodzin Jan Paweł II w prostych słowach 
i wyraźnie pisze, że tylko człowiek został stworzony na obraz i podobieństwo 
Boże i to jest podstawą rodziny ludzkiej, jako wspólnoty osób. Żadna z istot 
żyjących na ziemi poza człowiekiem nie została stworzona na podobieństwo 
Boga. Obraz Boży w człowieku uwidacznia się przede wszystkim w procesie 
przychodzenia na świat człowieka. 

Ludzkie rodzicielstwo jest biologiczne podobne do prokreacji innych istot żyjących 
w przyrodzie, ale istotowo jest podobne – ono jedno – do Boga samego. Takie właśnie 
rodzicielstwo stoi u podstaw rodziny jako ludzkiej wspólnoty życia: jako wspólno-
ty osób zjednoczonych w miłości (communio personarum). (...) Boskie „My” jest 
przedwiecznym prawzorem dla ludzkiego „my” – tego przede wszystkim, jakie mają 
stanowić mężczyzna i kobieta stworzeni na obraz i podobieństwo Boga samego44.

Temat małżeństwa jako „obrazu Boga” przewija się przez cały List. Gdy pisze 
o przymierzu małżeńskim, Jan Paweł II przypomina, aby rodzice 

od początku mieli serca i myśli zwrócone w stronę Boga; w stronę Tego, od którego 
pochodzi wszelkie rodzicielstwo, ażeby ich ludzkie rodzicielstwo stawało się za każdym 
razem źródłem odnowienia miłości45.

41	 Ibidem, s. 54.
42	 Ibidem, s. 42.
43	 Jan Paweł II, Adhortacja Familiaris consortio, Watykan 1981, 11.
44	 GS 6.
45	 GS 7.



110 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Tożsamością osoby ludzkiej jest zdolność do życia w prawdzie i miłości. 
W małżeństwie mężczyzna i kobieta tworzą komunię cielesno-duchową opartą 
na prawdzie i miłości, powinni stanowić „jedno ciało” w prawdzie i miłości. 
Wówczas to zjednoczenie posiądzie dojrzałość właściwą ludzkim osobom – 
stworzonym na obraz i podobieństwo Boga46. Prawda o stworzeniu człowieka 
na obraz Boży przypomina, że relacje łączące członków rodziny powinny być 
oparte na budowaniu jedności, która odwzorowuje jedność Trójcy Świętej47. 
Taki sposób rozumowania prowadzi do powstania spójnej odpowiedzi na dy-
lematy współczesnego człowieka, szczególnie w zakresie życia małżeńskiego 
i rodzinnego48. 

Jedność małżeńska nie zamyka się w sobie, ale jest ukierunkowana na 
przekazywanie życia. Przez to małżonkowie współpracują ze Stwórcą. Stają 
się współpracownikami Stwórcy. „Współpracować ze Stwórcą w powołaniu 
do życia nowych istot ludzkich, to znaczy przyczynić się do przekazania obra-
zu i podobieństwa Boga, którym staje się każdy «narodzony z niewiasty»”49. 
W ludzkim rodzicielstwie jest obecny sam Bóg. „Gdy z małżeńskiej jedności 
dwojga rodzi się nowy człowiek, to przynosi on ze sobą na świat szczególny 
obraz i podobieństwo Boga samego: w biologię rodzenia wpisana jest genealogia 
osoby”50. Przekazując życie, dając życie nowemu człowiekowi, rodzice przeka-
zują mu obraz Boży, który noszą w sobie. Rodzice, przyjmując do swego grona 
własne dziecko, przyjmują Boży dar, Boży obraz. W tym momencie rodzice 
są wezwani, by ofiarować i przedstawić ten Boży obraz, swoje dziecko swoim 
najbliższym i całemu społeczeństwu.

Człowiek stworzony „na obraz i podobieństwo Boga” nie może siebie zreali-
zować ani odnaleźć inaczej, jak przez bezinteresowny dar z siebie. „To miłość 
sprawia, że człowiek urzeczywistnia siebie przez bezinteresowny dar z siebie51. 
Miłość jest dawaniem i przyjmowaniem daru”52. Dzieje „pięknej miłości” roz-
poczynają się z pierwszą parą ludzką, stworzoną na obraz Boży. Pomimo grzechu 
pierworodnego człowiek nie stracił całkowicie zdolności do „pięknego miło-
wania”53. Takie pojęcie człowieka jako osoby i „komunii osób” w rodzinie jest 
46	 GS 9.
47	 P. Bortkiewicz, Miłość otwarta na Miłość. Misterium ciała ludzkiego jako język osoby, „Więź” 

8-9 (2004); P. Błasiak, Święta Rodzina...
48	 J. Giec, Człowiek obrazem Boga..., s. 65.
49	 GS 8.
50	 GS 9.
51	 M. Rybka, Kształtem jest miłość. Obraz miłości w tekstach Jana Pawła II, Poznań 2014.
52	 GS 11.
53	 GS 20.



111Mieczysław Ozorowski, Rodzina obrazem Boga w świetle nauczania Jana Pawła II...

podstawą budowania cywilizacji miłości. „Jeżeli prawda o wolności, o komunii 
osób w małżeństwie i rodzinie odzyska swój blask, wówczas cywilizacja miłości 
może się urzeczywistniać i można będzie skutecznie mówić – wraz z Soborem 
– o «popieraniu godności małżeństwa i rodziny»”54.

Cywilizacja miłości i Boży obraz w człowieku są narażone na zniszczen,ie. Jan 
Paweł II wskazuje na liczne zagrożenia czyhające na rodzinę ze strony „anty- 
cywilizacji”, cechującej się utylitaryzmem. Jest to cywilizacja „rzeczy” a nie 
osób; cywilizacja użycia. Niszczy ona prawdziwą miłość i wolność człowieka, 
który staje się niewolnikiem własnej słabości55. Innym zagrożeniem jest indy-
widualizm, bazujący na egoizmie i wolności bez odpowiedzialności56. Propaguje 
on „wolną miłość” i dąży do doraźnego zaspokojenia swoich przyjemności57. 
Rodzinie zagraża również nowy manicheizm i racjonalizm, usuwający wszelką 
tajemnicę z życia małżeńskiego58. Papież wskazuje na środki masowego przeka-
zu, które przekazują fałszywe informacje, „zakłamując prawdę o człowieku”59. 
Wszystko po to, by zniszczyć „obraz Boga” zawarty w rodzinie. Wszelkimi środ-
kami próbuje się zniszczyć małżeństwo i rodzinę po to, by obraz Boży nie jaśniał 
na ziemi blaskiem prawdy i miłości. Idąc za diabelskim podszeptem uderza się 
w rodzinę, ale celuje się w Boga, którego nic zniszczyć nie może. W jednym 
z ostatnich przemówień Jan Paweł II apelował, aby rok poświęcony rodzinie 
nie stał się rokiem niszczenia rodziny, rokiem przeciw rodzinie.

Zakończenie
Człowiek jest stworzony na obraz i podobieństwo Boże. Zagadnienie to ma 

swoją długą historię teologiczną, zakorzenioną w Biblii. Stanowi to o szcze-
gólnej osobowej godności człowieka, jako istoty wolnej i rozumnej, obdarzo-
nej nieśmiertelną duszą. Problemem koncepcji o człowieku stworzonym na 
obraz Boży jest to, że posiada ona wymiar nie tylko indywidualny, ale również 
wspólnotowy. To rodzina jako wspólnota osób jest obrazem Boga. Ten sposób 
rozumienia tego tematu prezentował papież Jan Paweł II. Odnajdujemy ten 
wątek także w Liście do Rodzin (Gratissimam sane, 1994). List ten jest rodzajem 
zaproszenia do odnowy naszych własnych rodzin. Jest wezwaniem do refleksji 
nad rodziną, która jest przede wszystkim „obrazem Boga”. Jako „komunia 

54	 GS 13.
55	 Ibidem.
56	 J. Giec, Człowiek obrazem Boga..., s. 64.
57	 GS 14.
58	 GS 19.
59	 GS 20.



112 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

osób” posiada ona zdolność reprezentowania na ziemi miłości samego Boga. 
List ten jest też wezwaniem, aby dostrzec liczne niebezpieczeństwa czyhające 
na rodzinę, a szczególnie na to, co stanowi istotę „obrazu Bożego”: miłość 
i rodzicielstwo, zdolność i dar przekazywania życia. Jan Paweł II przypomina, 
abyśmy przez Chrystusa modlili się do Boga Ojca, „od którego pochodzi każde 
rodzicielstwo i każda ludzka rodzina” (Ef 3,14-15), abyśmy nie ulegli pokusie 
„ojca kłamstwa”60.

Słowa kluczowe: stworzenie człowieka, obraz Boży w człowieku, rodzina 
obrazem Boga, Jan Paweł II.

Bibliografia:
1.	Bailey D.S., Mann und Frau im christlichen Denken, Stuttgart 1963.
2.	Błasiak P., Święta Rodzina – Żywa Ikona Trójcy Świętej, „Studia Koszalińsko-Koło-

brzeskie” 25 (2018), s. 69-82.
3.	Bortkiewicz P., Miłość otwarta na Miłość. Misterium ciała ludzkiego jako język osoby, 

„Więź” 8-9 (2004), s. 9-18.
4.	Bukalski S., Związek obrazu Boga z obrazem ojca: psychologiczne uwarunkowania, 

„Colloquia Theologica Ottoniana” 1 (2009), s. 57-78.
5.	Cantalamessa R., Nasze życie poddane Chrystusowi, Kraków 1995.
6.	Evdokimov P., Kobieta i zbawienie świata, Poznań 1991.
7.	Filipiak M., Biblia o człowieku, Lublin 1979.
8.	Friedman M., Tradycja rodzinna w judaizmie, „Collectanea Theologica” 66 (1966), 

nr 2, s. 39-48.
9.	Frielingsdorf K., Demoniczne obrazy Boga. Nieprawdziwe wyobrażenia Boga, ich 

powstawanie, rozpoznawanie i przezwyciężanie, Kraków 1997.
10.	Giec J., Człowiek obrazem Boga w nauczaniu Jana Pawła II. Wstęp do antropologii 

Jana Pawła II, „Colloquia Theologica Ottoniana” 2 (2004), s. 55-72.
11.	Grześkowiak J., Misterium małżeństwa, Poznań 1993. 
12.	Jan Paweł II, Adhortacja Familiaris consortio, Watykan 1981.
13.	Jan Paweł II, Mężczyzną i niewiastą stworzył ich, Watykan 1986.
14.	Jan Paweł II, List do rodzin. Gratissimam sane, Watykan 1994.
15.	Kaplan A., Création céleste. Guide du mariage juif, New York – Jerusalem 1983.
16.	Kudasiewicz J., Pieśń nad pieśniami w interpretacji Jana Pawła II i Benedykta XVI, 

[w:] Verbum Caro Factum Est. Księga pamiątkowa dla Księdza Profesora Tomasza 
Jelonka w 70. rocznicę urodzin, red. R. Bogacz, W. Chrostowski, Warszawa 2007, 
s. 330-342.

17.	Kunka S., Mężczyzna i kobieta obrazem Boga. Płeć a obraz Boży w człowieku, „Teo-
logia w Polsce” 7, 2 (2013), s. 101-113.

18.	Łabuda P., Paweł jako „Starotestamentalny Ojciec”, [w:] Aksjologiczne wymiary wy-
chowania. Współczesne szanse i zagrożenia, red. J. Siewiora, Tarnów 2012, s. 109-124.

60	 GS 23.



113Mieczysław Ozorowski, Rodzina obrazem Boga w świetle nauczania Jana Pawła II...

19.	Łabuda P., Paweł jako ojciec i Bóg jako „Abba Ojciec”, „Verbum Vitae” 20(2011), 
s. 171-190.

20.	Ozorowski E., Maryjny rys godności kobiety jako matki w nauce Jana Pawła II, „Wia-
domości Kościelne Archidiecezji Białostockiej” 9 (2000), nr 2, s. 83-100.

21.	Romaniuk K., Małżeństwo i rodzina w Biblii, Katowice 1981.
22.	Ronen S., Koncepcja człowieka w judaizmie, „Przegląd Filozoficzny – Nowa Seria” 

18 (2009), nr 3, s. 139-155.
23.	Rybka M., Kształtem jest miłość. Obraz miłości w tekstach Jana Pawła II, Poznań 2014.
24.	Sroka Ł.T., Judaizm wobec rodziny. Spojrzenie historyczno-religioznawcze, [w:] Czło-

wiek w teatrze świata. Studia o historii i kulturze dedykowane Profesorowi Stanisławowi 
Grzybowskiemu z okazji osiemdziesiątych urodzin, red. B. Popiołek, Kraków 2010, 
s. 69-77.

25.	Szczurek J.D., Człowiek jako imago Dei w teologii i nauczaniu Jana Pawła II, „Polonia 
Sacra” 9 (2005), nr 17, s. 227-246. 

26.	Tresmontant C., Essai sur la pensée hébraique, Paris 1962.
27.	Unterman A., Żydzi. Wiara i życie, Łódź 1989.
28.	Wojtyła K., Rodzicielstwo a „communio personarum”, „Ateneum Kapłańskie” 67, 

83 (1975), s. 17-31; 
29.	Wojtyła K., Rodzina jako „communio personarum”. Próba interpretacji teologicznej, 

„Ateneum Kapłańskie” 66, 83 (1974), s. 347-361.



Tomasz Sulik
Archidiecezjalne Wyższe Seminarium Duchowne  
w Białymstoku
DOI: 10.15290/std.2023.09.08

PRAWO NATURALNE JAKO ŹRÓDŁO NORM 
PRAWA MAŁŻEŃSKIEGO W KODEKSIE 
PRAWA KANONICZNEGO Z 1983 ROKU

NATURAL LAW AS A SOURCE OF MARITAL LAW 
NORMS IN THE CODE OF CANON LAW OF 1983

The article undertakes the analysis of the presence of natural law norms 
in matrimonial canon law contained in the Code of Canon Law of 1983. The 
Church has its own legal system, and pointing to the sources of individual legal 
norms is still a topical issue. Natural law as one of the sources of human law is 
present in the marital law of the Catholic Church. In the definition of marriage, 
the church legislator points to natural law directing spouses to procreation and 
education of children. The law of nature is visible in the objectives of marriage, 
but also in various psychological conditions influencing the decision about 
marriage, as mentioned in can. 1095, as well as the error regarding the person 
mentioned in can. 1097 §1 of the Code of Canon Law. Certain impediments 
resulting from the invalidity of the sacrament also arise from natural law. This 
is an impediment of kinship in the direct line and in the second degree of col-
lateral line, as well as an impediment of age, because the nature of marriage 
requires the spouses to achieve appropriate physical and mental maturity. 

Key words: Code of Canon Law, natural law, marriage, Canon Law.

 0009-0004-9863-8041



115Tomasz Sulik, Prawo naturalne jako źródło norm prawa małżeńskiego w Kodeksie...

Wstęp
W dzisiejszych czasach dużo można usłyszeć na temat prawa oraz jego źródeł. 

Toczące się na różnych forach dyskusje podejmują kwestie istnienia norm, ich 
zasadności, a przede wszystkim – ich pochodzenia. Podejmowana jest bardzo 
istotna problematyka wskazywania na hierarchię norm prawa ze względu na ich 
pochodzenie. Nie bez znaczenia są tutaj podnoszone tematy związane z prawem 
naturalnym, ukazujące jego istotę, ale również zakorzenienie w systemach 
prawnych różnych instytucji. Wielość prezentowanych argumentów świadczy 
o tym, że do prawa nie można podchodzić obojętnie oraz, że ma ono istotny 
wpływ na rzeczywistość. 

Instytucją posiadającą własny system prawny jest Kościół katolicki. Prawo 
Kościoła kształtowało się od początków jego istnienia, co już wskazuje na zako-
rzenienie tej instytucji w prawie od tego czasu. Dlatego też mówiąc o obecności 
prawa w Kościele, jego zasadności i źródłach należy przede wszystkim dostrzec 
związek pomiędzy Boskim pochodzeniem Kościoła a wykształconym systemem 
prawnym1. Ta szczególna zależność jednoznacznie ukazuje, że nie można mówić 
o prawie Kościoła w oderwaniu od jego Boskiego pochodzenia. Prowadzi to 
do podniesienia problematyki związanej z istnieniem norm prawnych, stano-
wionych przez człowieka, i ich związku z prawem Bożym.

Kościół odczytuje prawo Boże zarówno z Objawienia, jak też ze świata stwo-
rzonego2. Zasady odczytane z obserwacji otaczającego świata nazywa prawem 
naturalnym. Podkreśla w ten sposób, że prawo wpisane w naturę stworzeń 
znajduje swoje źródło w Bogu Stwórcy. Mając to na uwadze zaznacza, że prawo 
tworzone przez człowieka nie może sprzeciwiać się prawu Bożemu, zarówno 
objawionemu, jak i naturalnemu. Normy prawa stanowione przez człowieka 
nieraz wprost wskazują na swój związek z prawem natury, na przykład normy 
związane z ochroną życia ludzkiego. 

1	 „Prawo kościelne nie powstaje w wyniku zaaplikowania prawa do Kościoła, lecz stanowi 
(...) autentyczną, oryginalną rzeczywistość kościelną. Dojść do jego definicji (a raczej nie 
tyle definicji, ile pojęcia) można więc nie przez syntezę definicji prawa i Kościoła, lecz 
jedynie wychodząc od kościelnego doświadczenia prawa, tzn. od tego, co w Kościele do-
świadcza, pojmuje i oznacza się jako prawo. Chodzi o doświadczenie prawa grupy społecznej 
uważającej się za lud Boży, ciało Chrystusa, wspólnotę bosko-ludzką, znak i narzędzie 
zbawienia. Nicią przewodnią winna być samoświadomość Kościoła, jego credo Ecclesiam. 
Trzeba wyświetlić, jak to się stało i jak to się dzieje, że w Kościele mówi się o prawie, co 
oznacza się w nim tą nazwą, jak się ją rozumie”. R. Sobański, Nauki podstawowe prawa 
kanonicznego. Teologia prawa kościelnego, Warszawa 2001, s. 48. Szerzej na ten temat: 
ibidem, s. 9-83

2	 Por. Z. Grocholewski, Prawo naturalne w doktrynie Kościoła, „Studia nad Rodziną” 15 
(2011), nr 1-2 (28-29), s. 110.



116 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

W ostatnich czasach Kościół w swoim nauczaniu dużo miejsca poświęca mał-
żeństwu i rodzinie. W obliczu dającego się zauważyć kryzysu instytucji małżeń-
stwa, również w kontekście podejmowanych prób ingerencji w ludzką naturę, 
warto przypomnieć, czym jest prawo naturalne, jakie są jego podstawowe zasady 
oraz jak zostały one umiejscowione w prawodawstwie Kościoła w odniesieniu 
do sakramentu małżeństwa. 

Celem niniejszego artykułu jest zatem ukazanie głównych założeń, na któ-
rych opiera się koncepcja prawa naturalnego, jak również ukazanie, w jaki 
sposób zasady prawa naturalnego, dotyczące sakramentu małżeństwa, znalazły 
odzwierciedlenie w aktualnym Kodeksie Prawa Kanonicznego. 

Główne zasady prawa naturalnego
Niewątpliwie największy wpływ na rozwój kanonistyki katolickiej wywarł 

św. Tomasz z Akwinu. Rozprawianie zatem o powiązaniach prawa naturalnego 
z prawem kanonicznym domaga się, aby mówić o prawie naturalnym właśnie 
w ujęciu Akwinaty. 

Prawo naturalne poznaje się wskutek obserwacji działania ludzkiego. 
Człowiek, działając rozumnie, jest w stanie wykształcić samo pojęcie natury, 
dostrzec, że w świecie, w którym żyje stworzenia podlegają pewnym prawom, 
które nie mają żadnego aktu promulgującego. Jako istota rozumna i wolna jest 
w stanie wyodrębnić, co jest obiektywnie dobre, a co złe i dokonać wyboru. Ta 
możność powoduje, że człowiek dostrzega celowość własnego działania i jego 
ukierunkowanie na dobro. Rozumność ludzkiego działania uzdalnia człowie-
ka do uznania, że źródłem każdego prawa jest prawo wieczne – lex aeterna. 
Uczestnicząc w stworzeniu rozumnym jest określane jako prawo naturalne3. 
W oparciu o prawo wieczne, które św. Tomasz określa jako „zamysł Bożej 
mądrości o ile ukierunkowuje wszystkie akty i poruszenia”4, można zatem 
zdefiniować prawo naturalne jako uczestnictwo natury w prawie wiecznym5. 
Jeżeli odnieść to do ludzkiej natury rozumnej, to uwidacznia się w ten sposób 
ukierunkowanie ludzkiego działania na cel. 

Człowiek jest istotą działającą rozumnie i w sposób wolny. Ten sposób dzia-
łania stanowi o jego naturze. Działając w zgodzie ze swoją naturą człowiek 

3	 Por. J. Salij, Prawa naturalne i prawa stanowione w ujęciu św. Tomasza z Akwinu, „Łódzkie 
Studia Teologiczne” 26 (2017), nr 2, s. 104.

4	 Cyt. za: J. Zabielski, Prawo naturalne jako hermeneutyczna podstawa etyki uniwersalnej, 
„Rocznik Teologii Katolickiej” 14 (2015), z. 1, s. 93; por. S. Lis, Prawo naturalne jako 
podstawa moralności w Sumie Teologicznej św. Tomasza z Akwinu, „Resovia Sacra. Studia 
Teologiczne Diecezji Rzeszowskiej” 2 (1995), s. 158.

5	 Por. J. Zabielski, Prawo naturalne..., s. 93.



117Tomasz Sulik, Prawo naturalne jako źródło norm prawa małżeńskiego w Kodeksie...

jest w stanie określić swoje duchowe i materialne potrzeby i podjąć konkretne 
działanie, które będzie zmierzało do ich realizacji. Działając w sposób rozumny 
jest również w stanie określić i wybrać takie cele, których realizacja będzie czy-
niła go doskonalszym. Imperatyw wyrażony w słowach: „dobro należy czynić” 
stanowi fundament ludzkiej moralności, która opiera się na prawie natural-
nym6. To ukierunkowanie na dobro jest wyznacznikiem wolnego i rozumnego 
działania człowieka. Jest on w stanie poznać i wybrać dobro, ponieważ to 
sprawi, że będzie się on realizował na drodze doskonałości i jednocześnie od-
rzuci zło. Ta zdolność do rozumnego zdefiniowania i wybrania dobrych celów 
oraz podjęcia działań zmierzających ku ich realizacji rodzi podstawową zasadę 
prawa naturalnego, jaką jest: „dobro należy czynić, a zła unikać”7. Człowiek 
dąży do tego, co swoim rozumem rozpoznaje jako dobro, natomiast unika 
tego, w czym widzi zło. Wybór, czyli akt woli konkretyzujący się w danej sy-
tuacji, determinuje czynne zaangażowanie podmiotu w rozpoznanie zamysłu 
Boga (prawa wiecznego) i jego zachowywanie. Ludzkie poznanie tego prawa 
znajduje swój wyraz w tworzeniu przez człowieka norm prawnych, określanych 
jako prawo pozytywne. Zobowiązuje ono wszystkich sobie podległych, o ile nie 
stoi w sprzeczności z prawem wiecznym, które człowiek poznaje poprzez Boże 
Objawienie8. Ten brak sprzeczności, jaki powinien istnieć między prawem 
wiecznym a pozytywnym uwidacznia się w samym działaniu Boga, który jako 
Stwórca objawia swoją wolę stworzeniu. Ów zamysł Stwórcy zawarty w Obja-
wieniu, rozpoznawany jest przez człowieka jako jednorodny, w którym nie ma 
sprzeczności z tym, co poznaje on „idąc za naturą”9. 

Zasady prawa naturalnego osoba ludzka może rozpoznać na drodze pozna-
nia rozumowego. Nie stoją one jednak w sprzeczności z Bożym Objawieniem, 
ponieważ zarówno jedno, jak i drugie ma to samo źródło, jakim jest prawo 
wieczne. Dlatego też można mówić o szczególnej konkretyzacji prawa natural-
nego w aspekcie teologicznym10. Oznacza to, że jego zasady mogą być poznane 
zarówno z Objawienia Bożego, jak również poprzez Magisterium Kościoła11. 

6	 Por. J. Laskowski, Prawo naturalne, „Prawo Kanoniczne” 34 (1991), nr 1-2, s. 153.
7	 Por. J. Krukowski, Prawo naturalne jako źródło prawa kanonicznego, „Roczniki Nauk Spo-

łecznych”, 6 (1978), s. 17; Por. A. Szostek, Sprzeciw sumienia a prawo naturalne, „Teologia 
i Moralność” 2 (2013), s. 11-14.

8	 Por. J. Zabielski, Prawo naturalne..., s. 94.
9	 Por. Rz 2,14.
10	 Por. J Salij, Prawo naturalne i prawa stanowione..., s. 105-106. 
11	 Por. J. Krukowski, Prawo naturalne jako źródło..., s. 20. Autor podkreśla: „W tym aspekcie 

można mówić o «biblijnych» zasadach prawa naturalnego oraz o «chrześcijańskich lub 
katolickich» zasadach prawa naturalnego. Z punktu widzenia materialnego są to zasady 



118 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Prawo naturalne, mające swoje źródło w prawie wiecznym, nie poddaje się 
żadnym wpływom ze strony ludzkiego prawodawcy. To świadczy o jego auto-
nomii. Jego niezmienność wskazuje na naturę samego najwyższego Autoryte-
tu – Boga, a ta nie podlega zmianom, jest wieczna. Bóg objawia swoje prawo 
w naturze stworzeń. Człowiek jako istota rozumna jest w stanie je odczytać. 
Potwierdził to św. Paweł w Liście do Rzymian: 

Bo gdy poganie, którzy Prawa nie mają, idąc za naturą, czynią to, co Prawo nakazuje, 
chociaż Prawa nie mają, sami dla siebie są Prawem. Wykazują oni, że treść Prawa 
wypisana jest w ich sercach, gdy jednocześnie ich sumienie staje jako świadek, 
a mianowicie ich myśli na przemian ich oskarżające lub uniewinniające12. 

Apostoł dostrzegł, że ci, którzy nie znali religii żydowskiej mieli świadomość 
dobra i zła. Byli w stanie rozpoznać co jest dobre i pójść za wyborem dobra13. 

Pismo Święte ukazuje normy prawa objawione przez Boga, występują one 
w postaci szczegółowych przykazań i zasad postępowania regulujących życie 
bądź to jednostki, bądź najczęściej społeczności. Najbardziej znanym przy-
kładem norm objawionych bezpośrednio przez Boga jest Dekalog objawiony 
Mojżeszowi. Normy w nim zawarte znajdują swoje odniesienie do prawa natu-
ralnego, czego przykładem jest przykazanie „nie zabijaj”. Przykazania objawione 
w Starym Testamencie zostały potwierdzone w Nowym Testamencie14. 

Magisterium Kościoła, poprzez które dokonuje się oficjalna wykładnia prawd 
wiary, również odnosi się do prawa naturalnego. Stojąc na straży poprawności 
doktryny katolickiej, kolejni papieże, zarówno w nauczaniu zwyczajnym, jak 
również uroczystym odnosili się do zasad prawa naturalnego i w ramach swojej 
misji „utwierdzania braci”15 podawali, jak należy je interpretować16. Kościół, 
wskazując jak należy wprowadzać w życie podstawowe zasady prawa 

prawa naturalnego, ale z punktu widzenia formalnego – zasady zawarte w Piśmie św. lub 
w oficjalnym nauczaniu Kościoła katolickiego”. Ibidem, s. 20. 

12	 Rz 2,14-16.
13	 Por. F. Mickiewicz, Znaczenie sumienia oraz prawa wypisanego w sercu według Rz 2,12-16, 

„Collectanea Theologica” 83 (2013), nr 2, s. 84-94.
14	 Por. Mt 5,1-7,29. Kazanie na Górze powszechnie uważa się za aktualizację Dekalogu. Por. 

J. Krukowski, Prawo naturalne jako źródło..., s. 21. 
15	 Por. Łk 22,32.
16	 Por. J. Krukowski, Prawo naturalne jako źródło..., s. 21. Nie sposób w ramach jednego 

artykułu podać wszystkich odniesień do prawa naturalnego w Magisterium Kościoła. 
Niektóre dokumenty podejmujące tę kwestię: Pius XI, encyklika Casti connubii; Paweł VI, 
encyklika Humanae vitae; Jan Paweł II, encyklika Veritatis splendor; Jan Paweł II, ency-
klika Evangelium vitae. Więcej na temat prawa naturalnego w nauczaniu Jana Pawła II, 
[w:] G. Dziewulski, Prawo naturalne w ujęciu Jana Pawła II, „Łódzkie Studia Teologiczne” 
26 (2017), nr 2, s. 37-54.



119Tomasz Sulik, Prawo naturalne jako źródło norm prawa małżeńskiego w Kodeksie...

naturalnego, nadaje im moc wiążącą, również mocą swojego Autorytetu. 
Podkreśla w ten sposób, że także prawodawca kościelny jest zobowiązany do 
ich przestrzegania w procesie tworzenia prawa17. Prawo Kościoła reguluje 
życie wspólnoty. Niektóre normy prawa wskazują wprost na ich pochodzenie 
z prawa naturalnego. Prawodawca kościelny pokazuje w ten sposób, że życie 
wspólnoty kościelnej nie może stać w sprzeczności z zamysłem Boga Stwórcy. 
Wyraźnym przykładem, który to potwierdza są normy prawa małżeńskiego 
zawarte w aktualnie obowiązującym Kodeksie Prawa Kanonicznego.

Prawo naturalne w normach prawa małżeńskiego zawartych 
w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku

Charakter wspólnoty małżeńskiej swoje główne założenia znajduje w pra-
wie naturalnym. Prawodawca kościelny ujął instytucję małżeństwa w nor-
my prawne. W kanonach dotyczących małżeństwa i rodziny zostały ujęte 
normy prawa naturalnego, jak również inne obszary, w jakich funkcjonuje 
wspólnota małżonków18. 

Prawodawca kościelny ujął definicję małżeństwa w następujących słowach: 
Małżeńskie przymierze, przez które mężczyzna i kobieta tworzą ze sobą wspólnotę 
całego życia, skierowaną ze swej natury na dobro małżonków oraz na zrodzenie 
i wychowanie potomstwa, zostało między ochrzczonymi podniesione przez Chry-
stusa Pana do godności sakramentu19.

W cytowanym kanonie można dostrzec wpływ Soboru Watykańskiego II 
na ujęcie instytucji małżeństwa. Przede wszystkim Kodeks podkreśla, że ten 
szczególny związek mężczyzny i kobiety jest „wspólnotą całego życia” (totius vitae 
consortium). Kodeks, określając czym jest małżeństwo w rozumieniu Kościoła, 
odnosi się do prawa naturalnego.

Małżeństwo jest określone jako związek mężczyzny i kobiety. Takie ujęcie 
małżeństwa nie jest nowe, gdyż takie było powszechne rozumienie małżeństwa 
na przestrzeni historii20. Nowością wprowadzoną przez Prawodawcę kościelnego 
jest odejście od określonego w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1917 roku 
17	 Por. J. Krukowski, Prawo naturalne jako źródło..., s. 21. 
18	 Por. M. Jakimowicz, Prawo natury jako źródło prawa kanonicznego w Kodeksie Jana Pawła II, 

„Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 29 (1996), s. 116.
19	 Kan. 1055 §1 Kodeks Prawa Kanonicznego. Promulgowany przez papieża Jana Pawła II 

w dniu 25 stycznia 1983 roku. Stan prawny na dzień 18 maja 2022 roku. Zaktualizowany 
przekład na język polski, Poznań 2022, dalej jako KPK 1983. 

20	 Por. M. Jakimowicz, Prawo natury jako źródło prawa kanonicznego..., s. 117. Autorka 
zauważa: „Użycie takiej terminologii to niewątpliwie nawiązanie do rzymskiej definicji 
małżeństwa, która została następująco sformułowana przez jednego z ostatnich praw-



120 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

pojęcia małżeństwa jako, „kontraktu między ochrzczonymi”21. Aktualnie 
obowiązujący Kodeks Prawa Kanonicznego na określenie małżeństwa używa 
terminu „przymierze” (foedus). Rozumienie przez Prawodawcę kościelnego 
wspólnoty małżeńskiej jako opartego na prawie naturalnym związku mężczyzny 
i kobiety, świadczy o istotnej roli argumentu z prawa naturalnego w toczących 
się dziś dyskusjach, podejmujących próby odchodzenia od takiego rozumienia 
małżeństwa. 

Treść omawianego kanonu odnosi się również do Objawionego Prawa 
Bożego. Norma prawna wyraźnie zaznacza, że takie rozumienie małżeństwa 
Jezus Chrystus „podniósł do godności sakramentu”. Jest to prawna wykładnia 
tekstu Ewangelii powszechnie uważanego za konstytuujący małżeństwo, będące 
związkiem mężczyzny i kobiety, jako sakrament: „Czy nie czytaliście, że Stwórca 
od początku stworzył ich jako mężczyznę i kobietę?”22. (...) „Dlatego opuści 
człowiek ojca i matkę i złączy się ze swoją żoną i będą oboje jednym ciałem”23. 

Wspólnota między małżonkami obejmuje całe ich życie. Z treści kanonu 
wynika, że wykracza ona poza zewnętrzne rozumienie przebywania ze sobą, 
lecz zawiera w sobie wymiar zarówno duchowy, jak i materialny24. Takie ujęcie 

ników okresu klasycznego, Modestyna: «Nuptiae sunt coniunctio maris et feminae et 
consortium omnis vitae divini et humani iuris comunicatio»”. Ibidem, s. 117. 

21	 Kan. 1012 §1, Codex Iuris Canonici. Pii X Pontificis Maximi iussu digestus. Benedicti Pa-
pae XV auctoritate promulgatus, „Acta Apostolicae Sedis” 9 (1917), nr 2, s. 1-521, dalej 
jako KPK 1917: „Christus Dominus ad sacramenti dignitatem evexit ipsum contractum 
matrimonialem inter baptizatos”. 

22	 Rdz 1,27.
23	 Mt 19,4-6.
24	 Wytłumaczenie, czym jest wzajemna miłość małżonków, znajduje się w nauczaniu Soboru 

Watykańskiego II, który w Konstytucji Duszpasterskiej o Kościele naucza: „Chrystus Pan 
szczodrze ubłogosławił tę wielokształtną miłość, który powstała z Bożego źródła miłości 
i została ustanowiona na obraz Jego jedności z Kościołem. Jak bowiem niegdyś Bóg wy-
szedł naprzeciw swemu ludowi z przymierzem miłości i wierności, tak teraz Zbawca ludzi 
i Oblubieniec Kościoła wychodzi naprzeciw chrześcijańskich małżonków przez sakrament 
małżeństwa. I pozostaje z nimi nadal po to, aby tak, jak On umiłował Kościół i wydał 
zań Siebie samego, również małżonkowie przez obopólne oddanie się sobie miłowali się 
wzajemnie w trwałej wierności. Prawdziwa miłość małżeńska włącza się w miłość Bożą 
i kierowana jest oraz doznaje wzbogacenia przez odkupieńczą moc Chrystusa i zbawczą 
działalność Kościoła, aby skutecznie prowadzić małżonków do Boga oraz wspierać ich 
i otuchy im dodawać we wzniosłym zadaniu ojca i matki. Dlatego osobny sakrament umac-
nia i jakby konsekruje małżonków chrześcijańskich do obowiązków i godności ich stanu; 
wypełniając mocą tego sakramentu swoje zadania małżeńskie i rodzinne, przeniknięci 
duchem Chrystusa, który przepaja całe ich życie wiarą, nadzieją i miłością, zbliżają się 
małżonkowie coraz bardziej do osiągnięcia własnej doskonałości i obopólnego uświęcenia, 
a tym samym do wspólnego uwielbienia Boga. (...) Wielu też współczesnych nam ludzi 
wysoko ceni prawdziwą miłość między mężem i żoną, która przejawia się w różny sposób, 



121Tomasz Sulik, Prawo naturalne jako źródło norm prawa małżeńskiego w Kodeksie...

wspólnoty małżeńskiej odnosi się również do fundamentalnych praw jednostki 
oraz ich poszanowania. Prawodawca kościelny poświęcił tej kwestii odrębny 
kanon: „Oboje małżonkowie mają jednakowe obowiązki i prawa w tym, co 
dotyczy wspólnoty życia małżeńskiego”25. Treść normy prawnej jednoznacznie 
wskazuje na równość małżonków wobec siebie. Wypływa ona z prawa natu-
ralnego i jest nierozłącznie związana ze „wspólnotą całego życia” (totius vitae 
consortium), jaką współtworzą małżonkowie. 

Norma prawna definiująca małżeństwo wskazuje również na jego cele. 
W aktualnie obowiązującym Kodeksie Prawa Kanonicznego wymienione są 
dwa równorzędne cele małżeństwa: dobro małżonków oraz zrodzenie i wycho-
wanie potomstwa. Prawodawca wymienia dobro małżonków jako cel wspól-
noty małżeńskiej, ale go nie definiuje. Jest to jednak nawiązanie do doktryny 
Soboru Watykańskiego II, który to pojęcie rozwinął26. Wskazanie na dobro, 
jako jeden z celów małżeństwa należy rozumieć szeroko. We wspólnocie mał-
żeńskiej przybiera ono postawę troski o własny rozwój duchowy, osobowy, jak 
również współmałżonka. Dobro ze swojej natury jest pomnażane27. Sama natura 
małżeństwa wiąże dobro z miłością. Można tu uczynić analogię do nauczania 
św. Tomasza z Akwinu, który pisał, że „kochać, to znaczy chcieć dla kogoś 

odpowiednio do szlachetnych obyczajów danych ludów i epok. Miłość ta jako wybitnie 
ludzka, bo kieruje się od osoby do osoby pod wpływem dobrowolnego uczucia, obejmuje 
dobro całej osoby. Może też nadać szczególną godność cielesnym i duchowym swym 
przejawom oraz uszlachetnić je jako składniki i swoiste oznaki małżeńskiej przyjaźni. Tę 
miłość Pan nasz zechciał szczególnym darem swej łaski i miłości uzdrowić, udoskonalić 
i wywyższyć. Taka miłość, wiążąc z sobą czynniki boskie i ludzkie, prowadzi małżonków 
do dobrowolnego wzajemnego oddawania się sobie, które wyraża się w czułych uczuciach 
i aktach oraz przenika całe ich życie, co więcej, sama udoskonala się i wzrasta przez swoje 
szlachetne działanie. Przewyższa więc zdecydowanie czysto erotyczną skłonność, która 
nastawiona egoistycznie, szybko i żałośnie zanika”. Sobór Watykański II, Konstytucja 
Duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes, [w:] Sobór Waty-
kański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, Poznań 2002, s. 526-606, dalej jako GS 48-49. 

25	 Kan 1135 KPK 1983, por. M. Jakimowicz, Prawo natury jako źródło prawa kanonicznego..., 
s. 118. 

26	 Por. GS 48-49. Problematykę związaną z dobrem małżonków, jako celem małżeństwa 
podjął Pius XI w encyklice Casti connubii. Kodeks Prawa Kanonicznego z 1917 roku nie 
używał pojęcia „dobro małżonków”. Wymieniał dwa cele małżeństwa: pierwszorzędny 
to zrodzenie i wychowanie potomstwa, a drugorzędny to wzajemna pomoc i uśmierzanie 
pożądliwości: „Matrimonii finis primarius est procreatio atque educatio prolis; secundarius 
mutuum adiutorium et remedium concupiscentiae”. Kan. 1013 §1 KPK 1917.

27	 Można tu odnieść się do myśli św. Tomasza z Akwinu: „Bonum est diffusivum sui”. 
Szerzej na ten temat: W. Kubiak, Filozoficzne ujęcie dobra w Sumie Teologii św. Tomasza 
z Akwinu, „Studia Philosophiae Christianae” 24 (1988), nr 1, s. 182-193.



122 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

dobra”28. Miłość jest ze swojej natury relacyjna i ukierunkowuje na dobro, co 
osiąga swój szczególny wymiar we wspólnocie małżeńskiej. 

Drugim celem małżeństwa, który wymienia Prawodawca jest zrodzenie i wy-
chowanie potomstwa. Również i ten cel wspólnoty małżeńskiej wypływa z pra-
wa naturalnego, ponieważ potomstwo w sposób naturalny jest związane z aktem 
małżeńskim, a co za tym idzie, naturalną konsekwencją ich wzajemnej miłości. 
Dalej Prawodawca podkreśla, że akt małżeński spełniony przez małżonków 
w sposób ludzki „sam przez się zdatny do zrodzenia potomstwa, na który to 
akt małżeństwo jest ze swej natury ukierunkowane i przez który małżonkowie 
stają się jednym ciałem”29. Cel małżeństwa, jakim jest zrodzenie i wychowanie 
potomstwa wskazuje, że małżeństwo w sposób naturalny ukierunkowuje się 
na potomstwo, jednak tym, co wyróżnia człowieka od innych stworzeń jest 
odczytanie woli Stwórcy, który powołuje małżonków do tego, aby zapewnili 
potomstwu należne wychowanie. Jest to ich obowiązek, który Prawodawca 
określa jako najpoważniejszy: 

Na rodzicach spoczywa najpoważniejszy obowiązek i przysługujące im w pierwszej 
kolejności prawo troszczenia się, stosownie do swoich możliwości, o wychowanie 
potomstwa zarówno fizyczne, społeczne i kulturalne, jak i moralne oraz religijne30. 

Oba cele małżeństwa są ze sobą ściśle związane, ponieważ wypływają z na-
turalnego porządku rzeczy, który Stwórca zawarł w prawie naturalnym. 

Prawo małżeńskie Kościoła katolickiego odnosi się również do prawa natu-
ralnego w kwestiach związanych z wadami zgody małżeńskiej31. Warunkiem 
28	 Cyt. za: P. Moskal, Miłość Boga w pismach św. Tomasza z Akwinu, „Verbum Vitae” 23 (2013), 

s. 191. Szerzej o tomaszowym ujęciu miłości: A. Gudaniec, O dychotomii miłości i przyjaźni 
u św. Tomasza z Akwinu, http://cw.kul.lublin.pl/Content/29883/13_o_dychotomii.pdf 
(dostęp 01.06.2023). 

29	 Kan. 1061 §1 KPK 1983; por. M. Jakimowicz, Prawo natury jako źródło prawa kanonicz-
nego..., s. 118. 

30	 Kan. 1136 KPK 1983; por. GS 48 i 50. W soborowym dokumencie o wychowaniu chrze-
ścijańskim jest również podkreślone, że wychowanie dzieci jest obowiązkiem rodziców. 
Dokument zaznacza, że jeżeli pojawiłby się brak w tym zakresie, to byłby bardzo trudny 
do usunięcia. Oznacza to, że prawo i obowiązek rodziców do zapewnienia wychowania 
dzieciom wypływa z prawa natury i jest niezbywalny: „Rodzice, ponieważ dali życie dzie-
ciom, w najwyższym stopniu są obowiązani do wychowania potomstwa i dlatego muszą 
być uznani za pierwszych i głównych jego wychowawców. To zadanie wychowawcze jest 
tak wielkiej wagi, że jego ewentualny brak z trudnością dałby się zastąpić”. Sobór Waty-
kański II, Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim Gravissimum educationis, [w:] Sobór 
Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, Poznań 2002, s. 314-324, dalej jako GE 3. 

31	 „Podczas prac nad rewizją prawa małżeńskiego z 1917 roku Papieska Komisja do rewizji 
KPK poddała gruntownej analizie zdolność do powzięcia zgody małżeńskiej. Doniosłym 
osiągnięciem było tutaj szerokie nawiązanie do wymogów prawa naturalnego, co zaowoco-
wało sformułowaniem norm, które stanowią jedynie deklarację tego prawa w przedmiocie 



123Tomasz Sulik, Prawo naturalne jako źródło norm prawa małżeńskiego w Kodeksie...

zaistnienia węzła małżeńskiego jest wyrażenie zgody przez strony. Prawodawca 
określa, w jaki sposób ma się ten akt dokonać. Podaje również okoliczności 
dotyczące zgody małżeńskiej, których zaistnienie powoduje nieważność 
małżeństwa.

Prawodawca określił tytuły nieważności małżeństwa, których źródłem są 
różnego rodzaju zaburzenia psychiczne, czyniące osobę niezdolną do wyrażenia 
zgody małżeńskiej: 

Niezdolni do zawarcia małżeństwa są: 1º ci, którzy są pozbawieni wystarczającego 
używania rozumu; 2º ci, którzy są dotknięci poważnym brakiem rozeznania ocenia-
jącego co do istotnych praw i obowiązków małżeńskich wzajemnie przekazywanych 
i przyjmowanych; 3º ci, którzy z przyczyn natury psychicznej nie są zdolni podjąć 
istotnych obowiązków małżeńskich32.

Na potrzeby niniejszego opracowania wystarczy podkreślić, że wymienione 
w kan. 1095 przyczyny niezdolności do wyrażenia zgody małżeńskiej pochodzą 
z prawa naturalnego, ponieważ dotyczą czynnika poznawczego i wolitywnego. 
Choroby psychiczne, niedorozwój umysłowy33, jeżeli uniemożliwiają dokonanie 
aktu ludzkiego, czynią małżeństwo nieważnym34.

Brak rozeznania oceniającego dotyczący istotnych praw i obowiązków 
małżeńskich wzajemnie przekazywanych i przyjmowanych35, związany jest 
niedostatecznym posiadaniem 

władzy poznawczej, krytycznej, czy oceniającej, uniemożliwiającej właściwe 
rozumienie natury i istotnej wartości normatywnej wzajemnego przekazywania 
i przyjęcia stron dla ustanowienia wspólnoty całego życia, związanej z istotnymi 
prawami-obowiązkami małżeńskimi, lecz także zakłócenie władzy dokonywania 
wyboru, które unicestwia wolność wewnętrzną w podjęciu decyzji co do osoby 
współpartnera oraz wzajemnego przekazania i przyjęcia siebie. Przedmiotem roze-
znania oceniającego, którego brak uniezdalnia osobę do zawarcia małżeństwa są 
istotne prawa i obowiązki odnoszące się do małżeństwa zarówno in fieri, jak i in facto 
esse (...). Do najważniejszych należy niewątpliwie zaliczyć prawo do aktów małżeń-
skich skierowanych do zrodzenia i wychowania potomstwa, dobro wierności, dobro 
sakramentu (dozgonne trwanie w zawartym małżeństwie) oraz dobro małżonków 

niezdolności osoby do ważnego przekazywania i przyjmowania konsensusu małżeńskiego”. 
W. Góralski, Małżeństwo, [w:] J. Krukowski (red.), Komentarz do Kodeksu Prawa Kano-
nicznego, Tom 3/2. Księga 4. Uświęcające zadanie Kościoła. Część 1. Sakramenty. Część 2. 
Pozostałe akty kultu Bożego. Część 3. Miejsca i czasy święte, Poznań 2011, s. 295.

32	 Kan. 1095 nn. 1-3 KPK 1983; por. W. Góralski, Małżeństwo..., s. 295. 
33	 Kan. 1095 n. 1 KPK 1983.
34	 Por. W. Góralski, Małżeństwo..., s. 295.
35	 Kan. 1095 n. 2 KPK 1983.



124 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

implikujące zdolność nawiązania ze współmałżonkiem relacji międzyosobowych, 
przynajmniej możliwych do zniesienia36. 

Ostatnią kwestią podnoszoną przez kan. 1095 jest niezdolność do podjęcia 
istotnych obowiązków małżeńskich z przyczyn natury psychicznej37. Przedmiot 
zgody małżeńskiej dotyczy istotnych obowiązków małżeńskich. Wyrażenie zgo-
dy przez osobę zawierającą małżeństwo oznacza, że jest ona zdolna przyjąć 
i wypełnić jej przedmiot. Z punktu widzenia prawa małżeństwo jest umową, 
a zatem niemożliwość zrealizowania przedmiotu umowy powoduje, że jest ona 
nieważna z natury38. 

Wymogiem pochodzącym z prawa natury do ważnego zawarcia małżeń-
stwa jest posiadanie przez nupturientów minimalnej wiedzy co do istoty mał-
żeństwa. W tej kwestii Prawodawca stanowi: 

Do zaistnienia zgody małżeńskiej konieczne jest, aby nupturienci nie pozosta-
wali w niewiedzy przynajmniej co do tego, że małżeństwo jest trwałą wspólnotą 
mężczyzny i kobiety, skierowaną na zrodzenie potomstwa przez jakieś seksualne 
współdziałanie39.

Kandydat do małżeństwa musi wiedzieć, że małżeństwo to związek mężczy-
zny i kobiety oraz to, że jest ukierunkowany na zrodzenie potomstwa poprzez 
zaistnienie aktu seksualnego współżycia. Brak tej wiedzy czyni małżeństwo 
nieważnym. Może on wystąpić u osób cierpiących na zaburzenia psychiczne, 
lub niedorozwój umysłowy40. 

Kolejną wadą zgody małżeńskiej pochodzącą z prawa naturalnego jest błąd: 
„Błąd co do osoby powoduje nieważność małżeństwa”41. Każdy akt prawny 
jest nieważny, jeżeli przy jego dokonaniu zaistniał błąd co do jego istoty42. 
Nie ulega wątpliwości, że błąd co do osoby dotyczy istoty rzeczy. Dochodzi do 
36	 W. Góralski, Małżeństwo..., s. 296.
37	 Kan. 1095 n. 3 KPK 1983. 
38	 Por. W. Góralski, Małżeństwo..., s. 296. Autor podkreśla: „Ten tytuł nieważności mał-

żeństwa pochodzi więc z prawa naturalnego, co odzwierciedla zasada prawa rzymskiego 
«ad impossibile nemo tenetur», podtrzymana przez dekretalistów, a następnie przez 
św. Tomasza z Akwinu. Niezdolność do podjęcia obowiązków małżeńskich jest tym 
samym niezdolnością do ich wypełnienia”. Ibidem, s. 296.

39	 Kan. 1096 §1 KPK 1983. 
40	 Por. M. Jakimowicz, Prawo natury jako źródło prawa kanonicznego..., s. 120.
41	 Kan. 1097 §1 KPK 1983.
42	 Kan. 126 KPK 1983 stanowi: „Czynność dokonana wskutek niewiedzy albo pod wpły-

wem błędu dotyczącego samej istoty czynności, albo warunku wymaganego w sposób 
bezwzględny, jest nieważna; poza tym jest ważna, chyba że prawo zastrzega co innego; 
lecz czynność dokonana wskutek niewiedzy albo pod wpływem błędu może być podstawą 
powództwa o unieważnienie zgodnie z przepisami prawa”.



125Tomasz Sulik, Prawo naturalne jako źródło norm prawa małżeńskiego w Kodeksie...

rozbieżności między stanem aktualnym a powziętą intencją strony zawierającej 
małżeństwo43. 

Oprócz wad zgody małżeńskiej pochodzących z prawa naturalnego Kodeks 
Prawa Kanonicznego wymienia również przeszkody do zawarcia związku mał-
żeńskiego wynikające z samej natury małżeństwa. Są nimi: impotencja oraz 
pokrewieństwo.

„Niezdolność do odbycia stosunku seksualnego uprzednia i trwała, czy to 
ze strony mężczyzny, czy kobiety, czy to absolutna, czy względna, czyni mał-
żeństwo nieważnym z samej jego natury”44. Nie jest przedmiotem niniejszego 
opracowania pogłębiona analiza cytowanego kanonu. Należy zaznaczyć, że 
pochodzenie przeszkody z prawa naturalnego oznacza, że nie można od niej 
udzielić dyspensy. Kiedy jednak zaistnieje wątpliwość, prawna lub faktyczna, co 
do tego, czy przeszkoda istnieje, nie należy zabraniać zawierania małżeństwa45. 
Od niemocy płciowej należy odróżnić bezpłodność, która jako taka nie czyni 
małżeństwa nieważnym. 

Przeszkoda pokrewieństwa wynika z więzów krwi jakie istnieją pomiędzy 
osobami, które pochodzą od siebie, lub mają wspólnych przodków46. Nie mogą 
ważnie zawrzeć małżeństwa osoby spokrewnione w linii prostej oraz do czwar-
tego stopnia linii bocznej47. Przeszkoda w linii prostej oraz w drugim stopniu 
linii bocznej pochodzi z prawa naturalnego. Oznacza to, że nie można od niej 
udzielić dyspensy48. Prawodawca określa również postępowanie w przypadku 
wątpliwości co do rodzaju ewentualnego pokrewieństwa między stronami. Nie 

43	 Por. W. Góralski, Małżeństwo..., s. 299. W literaturze kanonistycznej można napotkać 
dyskusje dotyczące normy prawnej wypływającej z kan. 1098 KPK 1983, dotyczącej 
podstępnego wprowadzenia w błąd. Problem dotyczy ustalenia, czy jest to norma wy-
pływająca z prawa naturalnego, czy z pozytywnego. Problem jest o tyle interesujący, że 
w przypadku ustalenia, że norma pochodzi z prawa naturalnego, zaistniałaby możliwość 
zastosowania jej do przypadków sprzed wejścia w życie KPK z 1983 roku. Szerzej na ten 
temat: G. Leszczyński, Podstępne wprowadzenie w błąd: norma z prawa naturalnego czy 
z prawa pozytywnego?, „Ius Matrimoniale” 8 (2003), s. 55-69.

44	 Kan. 1084 §1 KPK 1983. 
45	 Por. W. Góralski, Małżeństwo..., s. 284. „Zakaz prawa dotyczy jedynie przypadków prze-

szkód pewnych, nie zaś wątpliwych. Jednocześnie prawodawca stanowi, iż w wypadku 
istnienia wspomnianej wątpliwości trybunał kościelny nie może orzekać nieważności 
małżeństwa z tytułu omawianej przeszkody (§2), co koresponduje z dyspozycją kan. 1060 
(domniemanie o ważności małżeństwa). Ibidem, s. 284. 

46	 Por. Z. Maj, Przeszkody małżeńskie w świetle Kodeksu Prawa Kanonicznego oraz Kodeksu 
rodzinnego i opiekuńczego, „Ius Matrimoniale” 28 (2017) 3, s. 43. Por. W. Góralski, Mał-
żeństwo..., s. 290.

47	 Kan. 1091 §§1-2 KPK 1983. 
48	 Por. Z. Maj, Przeszkody małżeńskie..., s. 43.



126 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

można udzielić pozwolenia na małżeństwo w przypadku zaistnienia wątpliwości 
co do pokrewieństwa stron w linii prostej, bądź w drugim stopniu linii bocznej49. 

Przeszkodą, która nie pochodzi wprost z prawa naturalnego, jednak jest 
z nim zasadniczo związana jest przeszkoda wieku. Prawodawca stanowi: „Nie 
może zawrzeć ważnego małżeństwa mężczyzna przed ukończeniem szesna-
stego roku życia i kobieta przed ukończeniem czternastego roku życia”50. Do 
ważnego zawarcia małżeństwa wymagana jest dojrzałość fizyczna i psychiczna 
nupturientów, co wypływa z samej natury małżeństwa51.

Zakończenie
Dynamizm rozwojowy współczesnego świata domaga się, aby ująć w normy 

prawne efekty ludzkiej działalności oraz koncepcje ludzkiej myśli. Kościół two-
rząc własny system prawny określa ramy, w jakich mają poruszać się wierni, aby 
osiągnąć cel swojego życia na ziemi, jakim jest zbawienie. Prawo kościelne jest 
tutaj wyznacznikiem zasad postępowania dla człowieka, aby kierował swoim ży-
ciem w sposób odpowiedzialny i ten cel zrealizował. Normy zawarte w Kodeksie 
Prawa Kanonicznego są ustanawiane przez autorytet Papieża. Są one w korelacji 
zarówno z objawionym prawem Bożym, jak również z prawem naturalnym. 

Prawo natury, którego normy Prawodawca kościelny odczytuje ze świata 
stworzonego, ujęte jest w konkretne przepisy, aby człowiek, zachowując je, 
umiał dostrzec celowość świata stworzonego i zobaczyć siebie w Bożym planie 
zbawienia. W sposób szczególny jest to widoczne w kościelnym prawie mał-
żeńskim. W dzisiejszych czasach, kiedy są podejmowane próby odchodzenia 
od tradycyjnego pojmowania małżeństwa, warto przypominać wciąż aktualne 
normy, wypływające z prawa naturalnego, dotyczące tej instytucji. Kościół 
podkreśla przede wszystkim, że pojęcie małżeństwa jako związku mężczyzny 
i kobiety wypływa z prawa naturalnego i tak też było rozumiane na przestrzeni 
historii. Człowiek zmierzający do ostatecznego celu swojego życia, jakim jest 
zbawienie, wstępując w związek małżeński widzi, że cel ten jest realizowany 
również w małżeńskim przymierzu, które jest ukierunkowane na wzajemne 
obdarowywanie się miłością oraz zrodzenie i wychowanie potomstwa. Jest to 
forma partycypacji w akcie stwórczym Boga. Człowiek może w nim owocnie 
uczestniczyć, jeżeli w sposób świadomy i dobrowolny wybierze taką formę reali-
zacji swojego powołania. Świadomość i dobrowolność są tutaj prerogatywami 

49	 Kan. 1091 §4 KPK 1983. 
50	 Kan. 1083 §1 KPK 1983. 
51	 Por. W. Góralski, Małżeństwo..., s. 282. 



127Tomasz Sulik, Prawo naturalne jako źródło norm prawa małżeńskiego w Kodeksie...

wypływającymi bezpośrednio z prawa naturalnego, podobnie jak zdolność do 
realizacji aktu małżeńskiego. 

Prawo naturalne, którego dowartościowanie postulował Sobór Watykań-
ski II stanowi wciąż pole do wnikliwych badań naukowych, aby przypominać 
o logiczności i celowości świata stworzonego przez Boga. Człowiek nie jest ab-
solutnym panem rzeczywistości, w której żyje. Został on powołany przez Boga, 
aby „czynić sobie ziemię poddaną” (Rdz 1,28), lecz nie może działać wbrew 
woli Stwórcy, który objawia ją w stworzonej przez siebie naturze.

Słowa kluczowe: Kodeks Prawa Kanonicznego, prawo naturalne, małżeństwo, 
prawo kanoniczne.

Bibliografia:
1.	Sobór Watykański II, Konstytucja Duszpasterska o Kościele w świecie współcze-

snym Gaudium et spes, [w:] Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, 
Poznań 2002, s. 526-606.

2.	Sobór Watykański II, Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim Gravissimum 
educationis, [w:] Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, Poznań 
2002, s. 314-324.

3.	Codex Iuris Canonici. Pii X Pontificis Maximi iussu digestus. Benedicti Papae XV 
auctoritate promulgatus, „Acta Apostolicae Sedis” 9 (1917), nr 2, s. 1-521.

4.	Kodeks Prawa Kanonicznego. Promulgowany przez papieża Jana Pawła II w dniu 25 
stycznia 1983 roku. Stan prawny na dzień 18 maja 2022 roku. Zaktualizowany przekład 
na język polski, Poznań 2022.

5.	Dziewulski G., Prawo naturalne w ujęciu Jana Pawła II, „Łódzkie Studia Teologiczne” 
26 (2017), nr 2, s. 37-54.

6.	Góralski W., Małżeństwo, [w:] J. Krukowski (red.), Komentarz do Kodeksu Prawa 
Kanonicznego, Tom 3/2. Księga 4. Uświęcające zadanie Kościoła. Część 1. Sakramenty. 
Część 2. Pozostałe akty kultu Bożego. Część 3. Miejsca i czasy święte, Poznań 2011, 
s. 250-310.

7.	Grocholewski Z., Prawo naturalne w doktrynie Kościoła, „Studia nad Rodziną” 
15 (2011), nr 1-2 (28-29), s. 107-129.

8.	Gudaniec A., O dychotomii miłości i przyjaźni u św. Tomasza z Akwinu, http://cw.kul.
lublin.pl/Content/29883/13_o_dychotomii.pdf (dostęp 01.06.2023).

9.	Jakimowicz M., Prawo natury jako źródło prawa kanonicznego w Kodeksie Jana 
Pawła II, „Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 29(1996), s. 97-124.

10.	Kubiak W., Filozoficzne ujęcie dobra w Sumie Teologii św. Tomasza z Akwinu, „Studia 
Philosophiae Christianae” 24 (1988), nr 1, s. 182-193.

11.	Krukowski J., Prawo naturalne jako źródło prawa kanonicznego, „Roczniki Nauk 
Społecznych”, 6 (1978), s. 15-27.

12.	Laskowski J., Prawo naturalne, „Prawo Kanoniczne” 34 (1991), nr 1-2, s. 151-162.
13.	Leszczyński G., Podstępne wprowadzenie w błąd: norma z prawa naturalnego czy 

z prawa pozytywnego?, „Ius Matrimoniale” 8 (2003), s. 55-69.



128 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

14.	Lis S., Prawo naturalne jako podstawa moralności w Sumie Teologicznej św. Tomasza 
z Akwinu, „Resovia Sacra. Studia Teologiczne Diecezji Rzeszowskiej” 2 (1995), 
s. 153-176.

15.	Maj Z., Przeszkody małżeńskie w świetle Kodeksu Prawa Kanonicznego oraz Kodeksu 
rodzinnego i opiekuńczego, „Ius Matrimoniale” 28 (2017), nr 3, s. 35-60.

16.	Mickiewicz F., Znaczenie sumienia oraz prawa wypisanego w sercu według Rz 2,12-16, 
„Collectanea Theologica” 83 (2013), nr 2, s. 77-96.

17.	Moskal P., Miłość Boga w pismach św. Tomasza z Akwinu, „Verbum Vitae” 23 (2013), 
s. 183-195.

18.	Salij J., Prawa naturalne i prawa stanowione w ujęciu św. Tomasza z Akwinu, „Łódzkie 
Studia Teologiczne” 26 (2017), nr 2, s. 103-110.

19.	Sobański R., Nauki podstawowe prawa kanonicznego. Teologia prawa kościelnego, 
Warszawa 2001.

20.	Szostek A., Sprzeciw sumienia a prawo naturalne, „Teologia i Moralność” 2 (2013), 
s. 7-18.

21.	Zabielski J., Prawo naturalne jako hermeneutyczna podstawa etyki uniwersalnej, 
„Rocznik Teologii Katolickiej”, 14 (2015), z. 1, s. 89-102.



Marian Zając
Katolicki Uniwersytet Lubelski
DOI: 10.15290/std.2023.09.09

PERSPEKTYWY EWANGELIZACJI 
W EPOCE CYFROWEJ

PERSPECTIVES OF EVANGELIZATION IN THE DIGITAL AGE

The aim of the analysis presented in this article is to explore new ways of 
presenting religious content, which may respond to the growing seculariza-
tion and the decline of traditional methods of acquiring religious knowledge 
among those who best navigate the digital culture. The primary method 
for addressing this issue will be the analysis of the educational potential of 
modern informational tools, which can significantly aid in fostering religious 
sensitivity and enable the teaching of faith truths. The presentation of how 
digital culture can be utilized demonstrates how, in times of secularization, the 
process of nurturing faith can be effectively extended using widely available 
digital methodological tools. The proposals for non-traditional use of electronic 
tools in religious education and their educational significance highlighted 
in this article may serve as valuable inspiration for those preparing religious 
education curricula. Although digital culture has dominated the functioning 
of individuals in the contemporary world, the call for a radical turn towards its 
potential in religious teaching remains an original proposition and may serve 
as an introduction to discussions about the future of religious education. 

Key words: evangelization, secularization, digital culture, religious education.

Wstęp
W czasie przemówienia św. Pawła na Areopagu w Atenach doszło do arche

typicznego kontaktu rodzącego się chrześcijaństwa z wszechobecną wtedy 

 0000-0002-2940-5154



130 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

kulturą grecką (por. Dz 17,22-27). Niezwykłość tego wydarzenia dla dalszych 
losów „sprawy Jezusa” w świecie polegała na gotowości głoszenia Ewangelii 
w przestrzeniach kulturowo-religijnych ówczesnego świata1. Jednak w ocenie 
działań ewangelizacyjnych istnieją zawsze dwie różne perspektywy. Jedna to 
dominująca perspektywa biernego obserwatora, a druga to postawa podmio-
tu zaangażowanego w głoszenie prawdy ewangelicznej w takich warunkach, 
jakie są dostępne. Znamienny jest fakt, iż papieże ostatnich dekad radykalnie 
wskazywali na nowe areopagi głoszenia Ewangelii. Już Jan Paweł II wzywał do 
zdecydowanego podjęcia wysiłku nowej ewangelizacji2. Zintensyfikował taką 
pastoralną tendencję Benedykt XVI, gdy wskazywał, że Internet to kolejny 
kontynent, który należy zdobyć dla Chrystusa3. Również papież Franciszek 
konsekwentnie zachęca do gorliwości ewangelizacyjnej na różnych areopagach 
współczesności4. Dlatego Kościół powinien wnikliwie zapoznać się z możliwo-
ściami prowadzenia dialogu ze współczesnym światem za pomocą najnowszych 
technologii5. Wynika to z faktu, że dzięki komputerowym technikom komuni-
kacji „Kościół otrzymał nowe środki realizacji swojej misji”6 i musi zareagować 
na tę szansę.

Kultura cyfrowa jako zjawisko religijne 
Ewangelizacyjny dynamizm powinien obejmować wszystkie dostępne obszary 

kultury wytwarzanej przez człowieka. Obecnie przestrzeń wirtualna staje się 
ważnym areopagiem dialogu między chrześcijaństwem i współczesną kulturą. 
W tej kwestii doniosłe są informacje zapisane w Dyrektorium o Katechizacji 
opublikowanym w roku 2020: 

1	 Por. P. Mąkosa, „Dziedziniec pogan” przestrzenią spotkania i dialogu wierzących z niewie-
rzącymi, „Przegląd Homiletyczny” 16 (2012), s. 81-88.

2	 Por. M. Zając, Nowa ewangelizacja, [w:] Encyklopedia Katolicka, E. Gigilewicz i in. (red.), 
t. 14, Lublin 2010, kol. 13.

3	 Por. Benedykt XVI, Kapłan i duszpasterstwo w świecie cyfrowym: nowe media w służbie 
Słowa. Orędzie na 44. Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu, „L’Osservatore 
Romano” wyd. polskie, 3-4 (2010), s. 6.

4	 Franciszek, Potrzebny jest tlen Ewangelii. Audiencja dla uczestników zgromadzenia plenarnego 
Papieskiej Rady ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, „L’Osservatore Romano” wyd. polskie, 
12 (2013), s. 18.

5	 Por. J. Kloch, Kościół w Polsce wobec Web 2.0, Kielce 2013, s. 15. 
6	 Jan Paweł II, Misja Kościoła w erze komputerów. Orędzie na 24. Światowy Dzień Środków 

Społecznego Przekazu, [w:] Internet i Kościół, Warszawa 2011, s. 19.



131Marian Zając, Perspektywy ewangelizacji w epoce cyfrowej

Cyfrowość zatem nie tylko jest częścią dotychczasowych kultur, ale narzuca się 
jako nowa kultura, zmieniająca przede wszystkim język, kształtująca mentalność 
i ustanawiająca nową hierarchię wartości. Dzieje się to w skali globalnej7.

W tym miejscu powinna dokonywać się przybierająca na sile edukacja 
religijna oraz teologiczne uwrażliwienie na sprawy związane z duchowością 
współczesnego człowieka8.

Prorocze okazały się słowa Kazimierza Wójtowicza, który przed trzema de-
kadami zasugerował osobom odpowiedzialnym za ewangelizację nowe miejsca 
wychowywania w wierze młodego pokolenia9 i zadawał ważne pytanie: Czy 
koniecznie z ambony? Dynamiczny rozwój mentalności cyfrowej oraz jej donio-
słe znaczenie w dokonujących się przemianach kulturowych i społecznych, 
potęguje zainteresowanie jej funkcjonowaniem. Media elektroniczne wzbu-
dzają zachwyt z powodu swej zdolności do przedstawiania rzeczy w sposób 
niezwykle atrakcyjny10. Aktualnie doszło do sytuacji niespotykanej nigdy 
wcześniej, gdy środki masowego komunikowania kojarzone nieodwołalnie 
z prasą, radiem, filmem, telewizją, telefonem komórkowym, komputerem, 
Internetem czy mediami społecznościowymi wchodzą w przestrzeń zjawisk 
religijnych. W Dyrektorium o Katechizacji została zapisana niespotykana nigdy 
wcześniej informacja: „Kultura cyfrowa jawi się jako zbiór przekonań, mających 
cechy religijne”11. Zaistniała sytuacja oraz nowe techniki komunikowania się 
powodują nieodwracane różnice w innej niż dotychczas percepcji rzeczywisto-
ści religijnej. Niezwykłość nowej sytuacji polega także na tym, że nowoczesne 
technologie nie tylko umożliwiają interakcję między użytkownikami poprzez 
udostępnianie, tworzenie i wymianę informacji, pomysłów, zdjęć, filmów i in-
nych treści, ale także przetwarzanie i rozprzestrzenianie informacji niepocho-
dzących od globalnego centrum. Aktualnie nadawcami i odbiorcami stają się 
pojedyncze osoby niemające urzędowego mandatu do religijnego nauczania12.

Środowisko cyfrowe stało się obecnie rezerwuarem niespotykanej dotychczas 
różnorodności, w którym można prawie bezkarnie poszukiwać obrazów, symboli, 
inspiracji, a nawet nowego stylu życia oraz wykreowanych wzorów osobowych 
7	 Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o Katechizacji, Kielce 

2020, nr 359.
8	 Por. G. Ptaszek, Edukacja medialna 3.0. Krytyczne rozumienie mediów cyfrowych w dobie 

Big Data i algorytmizacja, Kraków 2019, s. 8.
9	 K. Wójtowicz, Czy koniecznie z ambony?, Wrocław 1995, s. 7.
10	 Por. Benedykt XVI, Odpowiedzialność za wychowanie dzieci i młodzieży. 9 III – Do uczestników 

zgromadzenia plenarnego Papieskiej Rady ds. Środków Społecznego Przekazu, „L’Osservatore 
Romano” wyd. polskie, 6 (2007), s. 27.

11	 Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o Katechizacji, nr 365.
12	 Por. J. Gajda, Media w edukacji, Kraków 2003, s. 21.



132 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

i zachowań religijnych13. Jego potęga opiera się nie tylko na możliwościach 
jednoczesnego oddziaływania na nieograniczoną liczbę odbiorców oraz intry-
gującej propozycji programowej, ale także na różnorodności ideowych ofert, 
które zaczynają oddziaływać również na obszar edukacji religijnej14. 

Dlatego wszystkie podmioty odpowiedzialne za nauczanie i wychowanie, 
powinny zbilansować przewidywalne korzyści ich kreatywnego wykorzystania 
w edukacji religijnej ze świadomością wynikających z nich zagrożeń. Celem 
działania powinno być wyeliminowanie takiego wpływu kultury cyfrowej, który 
jest groźny dla kondycji moralno-duchowej współczesnego człowieka. Zauwa-
żenie tego problemu staje się nowym wyzwaniem dla środowiska teologicznego, 
definitywnie powiązanego z edukacją szkolną oraz z dotychczasową mentalno-
ścią „epoki kredy”15. Należy wobec tego podzielić pogląd, że siła oddziaływania 
mediów elektronicznych będzie systematycznie wzrastać, tworząc bazę do 
kształtowania nowej wiedzy, postaw oraz poglądów także w sferze religijnej. 

Dokonując przeglądu czynników pośredniczących w intensywności i cha-
rakterze oddziaływania kultury cyfrowej na edukację religijną, czyli na sam 
proces nauczania – uczenia się o Bogu i jego prawach – trzeba wytypować 
kilka znaczeń. Szczególnie ważna wydaje się funkcja dydaktyczna, gdyż reali-
zowanie jej pozwala na wszechstronne aktywizowanie uczniów oraz umożli-
wia zainteresowanie religijnym tematem mało dla nich atrakcyjnym poprzez 
metody tradycyjnej edukacji16. Za pomocą oferty cyfrowej można też wybiór-
czo przedstawić rzeczywistość, pomijając tematy drażliwe lub nieprzydatne 
w kształceniu religijnym. Urządzenia elektroniczne pozwalają na prezenta-
cję w sposób dynamiczny statycznego materiału, takiego jak mapa, diagram, 
rysunek, schemat, wykres. Media również przybliżają uczącym się te fragmenty 
rzeczywistości, które są niedostępne w bezpośredniej obserwacji, ale przy 
pomocy nowoczesnej technologii mogą zostać interesująco zwizualizowane17. 
Dlatego zainteresowanie budzi kwestia, w jaki sposób elementy techniczne 
i religijne mogłyby utworzyć globalną rzeczywistość, kształtującą nowy sposób 

13	 W społeczeństwie zdominowanym przez kulturę cyfrową pojawia się „interesujące pojęcie 
świadomości medialnej dla opisu stanu, w którym postrzeganie siebie i otaczającego świata 
opiera się niemal wyłącznie na tym, co zostało dostarczone przez media”. J. Sellin, Media 
elektroniczne – „czwarta” czy „pierwsza” władza?, [w:] Społeczeństwo wirtualne. Społeczeństwo 
informacyjne, R. Szwed (red.), Lublin 2003, s. 29. 

14	 Por. J. Kostorz, Rola wzorców osobowych w wychowaniu i katechezie według projektu Olim-
piada Wiedzy i Wartości o Sporcie, Kielce 2023, s. 5.

15	 A. Pezda, Koniec epoki kredy, Warszawa 2011, s. 7.
16	 Por. Benedykt XVI, Serwisy społecznościowe: portale prawdy i wiary; nowe przestrzenie 

ewangelizacji. Orędzie na XLVII Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu 2013, s. 11.
17	 Por. S. Juszczyk, Komunikacja człowieka z mediami, Katowice 1998, s. 6.



133Marian Zając, Perspektywy ewangelizacji w epoce cyfrowej

myślenia, i pokazać, w co wierzyć będą kolejne pokolenia młodych ludzi, którzy 
są coraz bardziej cyfrowi18. Może to stanowić dla ewangelizacji nie tylko nowe 
wyzwanie, ale również wielką szansę.

Potrzeba obecności chrześcijan w wirtualnej przestrzeni 
Konieczności prezentowania treści edukacyjnych w formie odmiennej niż 

czytanie i wykład nikt już dzisiaj nie kontestuje19. Trudnym wyborem pozo-
staje selekcja materiału, dostosowanie go do potrzeb młodego odbiorcy oraz 
powiązanie z pokrewnymi dziedzinami nauczania20. Obecne pokolenie uczniów 
to już pokolenie ekranowe (ang. screeny generation), które traktuje obraz me-
dialny jako przekaz lepszy, prostszy i bardziej szlachetny21. Stąd postulat, aby 
medialnych uczniów edukowali medialni nauczyciele religii, którzy nie lekceważą 
nowych form komunikowania się społeczeństwa informacyjnego. Powinni być 
także przygotowani do zapanowania nad szybkim tempem przyrostu informacji, 
jej efektywną kontrolą oraz dystrybucją22. 

Z kolei spełniając funkcję poznawczo-kształcącą i funkcję emocjonalno-
-motywacyjną narzędzia cyfrowe modelują oraz rozwijają u odbiorców procesy 
percepcyjne, intelektualne, wykonawcze. Prezentacja treści z wykorzystaniem 
filmu czy programu komputerowego podnosi zdolność koncentracji, ponieważ 
uruchamia różne kanały odbioru, takie jak słuch, wzrok, wyobraźnia. Współcze-
snemu uczniowi przychodzi łatwiej, przyjemniej i efektywniej uczyć się trudnych 
treści teologicznych, gdy bodźce działają na wiele jego zmysłów równocześnie. 

Nowoczesne programy multimedialne, porzucając traktowanie ucznia 
jedynie jako biernego obserwatora, pomagają aktywnie się uczyć, inspirują 
nowe sposoby myślenia, rozbudzają zainteresowanie. Przygotowują także do 
korzystania z niejednorodnych źródeł informacji, segregowania ich i krytycznej 
akceptacji. Otwierają możliwości postulowanej w edukacji religijnej pracy 
samokształceniowej w sytuacjach nietypowych i wdrażają w perspektywiczną 
umiejętność wykorzystania kultury cyfrowej jako narzędzia pastoralnej pracy 
formacyjnej. Jest to ważne dlatego, że cyfrowa edukacja to forma przekazu 

18	 Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o Katechizacji, nr 367.
19	 Por. A. Szajda, Kompetencje medialne nauczycieli religii. Studium z edukacji medialnej, 

Kraków 2021, s. 7.
20	 Por. Franciszek, Być katechetą to powołanie. Przemówienie do katechetów, „L’Osservatore 

Romano” wyd. polskie, 11 (2013), s. 39-42.
21	 Por. T. Goban-Klas, Pokolenie SMS-u w rozwiniętym społeczeństwie informacyjnym, 

[w:] Społeczeństwo wirtualne. Społeczeństwo informacyjne, R. Szwed (red.), Lublin 2003, 
s. 105.

22	 Por. A. Szajda, Kompetencje medialne nauczycieli religii..., s. 242.



134 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

totalnie akceptowana przez współczesnych uczniów23. Stanowi także cenną 
pomoc dydaktyczną, sprzyjającą kształtowaniu szeregu podstawowych kom-
petencji uczniowskich, takich jak: umiejętności samodzielnego uczenia się, 
świadomego oraz selektywnego korzystania z alternatywnych źródeł informacji. 
Medialne środki dydaktyczne, odpowiednio wykorzystane, tworzą nowy wzo-
rzec procesu dydaktycznego, również w obszarze formacji religijnej.

Mentalność afirmacji kultury cyfrowej w pedagogizacji religijnej musi jednak-
że sygnalizować istniejące zagrożenia edukacyjne dotyczące nieograniczonego 
partycypowania w przestrzeniach kultury cyfrowej. Ponieważ nowoczesne 
technologie informatyczne stają się coraz bardziej powszechne, automatycznie 
przenikają do nauczania religii. Ich popularności towarzyszy jednak niesłabną-
ca krytyka24. Kontrowersje dotyczą głównie oferty programowej, a zwłaszcza 
jej edukacyjnej jakości oraz efektów niekontrolowanego oddziaływania na 
odbiorców. 

Zasady etyki w cyfrowej ewangelizacji
W różny sposób formułowane są zarzuty pod adresem cyfrowego przekazu 

religijnego. Najogólniej można je ująć w trzech obszarach dezaprobaty. Podsta-
wowy zarzut pod ich adresem zgłaszany już od kilku ostatnich dekad wypływa 
z obawy o kreowanie fałszywej rzeczywistości, wyolbrzymienie obrazu patologii 
społecznej25, przesadne eksponowanie scen przemocy, przy jednoczesnym braku 
analizy aktualnej rzeczywistości społecznej i pomysłów dotyczących zapobie-
gania negatywnym zjawiskom26. 

Z podobną zaciekłością krytykuje się propagowanie i utrwalenie obiegowych 
opinii oraz konsumpcyjnego stylu życia w wyniku przyznania prymatu warto-
ściom materialnym, zawężenia pojęcia sukcesu głównie do sfery zamożności, 
potencjału fizycznego i rozrywki27. To sprawiło, że dla wielu wychowanków 
priorytetem stała się „polityka, pieniądz, sport, własne ciało, seks, telewizor, 
radio, prasa, komputer”28. W tym kontekście trzeba także wspomnieć o takich 
negatywnych konsekwencjach dla współczesnej cywilizacji, jak: „nieintegralna 
23	 Por. W. Cwalina, Generacja Y – ponury mit, czy obiecująca rzeczywistość, [w:] Internet. 

Fenomen społeczeństwa informacyjnego, T. Zasępa (red.), Częstochowa 2001, s. 34.
24	 Por. R. Szwed, Wprowadzenie. Mediatyzacja społeczeństw, [w]: Społeczeństwo wirtualne. 

Społeczeństwo informacyjne, R. Szwed (red.), Lublin 2003, s. 8.
25	 Por. E. Aronson, Człowiek istota społeczna, Warszawa 2002, s. 102.
26	 J. Gajda. Media w edukacji..., s. 65.
27	 Por. J. Wolińska, Agresywność młodzieży problem indywidualny i społeczny, Lublin 2003, 

s. 30.
28	 H. Zmarzlicki, Dekalog dawniej i dziś, Kraków 2000, s. 35.



135Marian Zając, Perspektywy ewangelizacji w epoce cyfrowej

wizja człowieka, z której wyrasta racjonalizacja, niewrażliwość na tajemnicę, 
nieobecność tematów tabu dotyczących na przykład sensu życia, śmierci, 
religii”29. Tymczasem doskonałym wzorem społecznego przekazu i nowej ewan-
gelizacji za pomocą mediów jest relacja Chrystusa z Ojcem i człowiekiem30.

Na ostatnim miejscu obarcza się mentalność cyfrową winą za pogłębiający 
się proces obniżenia poziomu artystycznego poprzez dominację standardów 
kultury popularnej31. Pomijanie spraw duchowych sprawia, że wielu młodych 
ludzi wzrasta w antyreligijnym klimacie wytworzonym poprzez zaplanowaną 
obojętność mediów wobec spraw religijnych, które nie mieszczą się obszarze 
zapotrzebowania współczesnej kultury masowej.

Dyskusyjne jest także kreowanie fałszywej rzeczywistości, gdzie 
elementy realne mieszają się z fikcyjnymi, zespalają się z nimi i tworzą nową wirtu-
alną rzeczywistość, która wzbogacając życie w nieznane doświadczenia powoduje, 
że egzystujemy zarówno w świecie realnym, jak i sztucznym. Jest to tzw. cyberbycie 
– pomiędzy rzeczywistością realną, autentyczną a wirtualną, wyimaginowaną32.

Młody człowiek nie ma poczucia wykroczeń moralnych i wyrzutów sumienia 
w rzeczywistości, która nie jest realna, chociaż w kontakcie z nią traci swoją 
tożsamość lub ulega wielorakim zniewoleniom. Ciekawie o tym zagrożeniu 
pisał John Keane już przed trzydziestu laty: 

Wszystkie sfery życia stają się potencjalnym pastwiskiem dla mediów. Wszechświat 
zmienia się w gigantyczny ekran monitora. Cała publikacja służy za uzasadnienie 
dla rozgłosu. Informacja przestaje być powiązana z wydarzeniami i sama staje się 
najważniejszym wydarzeniem33.

Dzisiejsze zabiegi zmierzające do rozstrzygnięć systemowych w walce z za-
grożeniami medialnymi już nie przynoszą pozytywnych rezultatów.

Defektywne skutki psychospołeczne spowodowane wdrożeniem nowator-
skich mediów to także medialna globalizacja, oznaczająca natychmiastową 
dystrybucję wiadomości i dostępu poprzez media do dowolnego miejsca na ziemi 
oraz bezpośredni dostęp i reakcję na nowości informacyjne, bez koniecznego 
psychologicznie okresu adaptacji. Również zwrot od widowni jednonarodowej 

29	 A. Szubartowska, Kulturowy wymiar katechezy, Lublin 1997, s. 178.
30	 Por. D. Lubiński, Ład moralny w świecie mediów w nauczaniu Benedykta XVI, „Łódzkie 

Studia Teologiczne”, 20 (2011), s. 226.
31	 Por. J. Gajda, Media w edukacji..., s. 65.
32	 Ibidem, s. 146.
33	 J. Keane, Media and Democracy, Londyn 1992, s. 126.



136 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

do wielonarodowej sprawia, że tworzy się poczucie świadomości globalnej, którą 
można łatwo i skutecznie manipulować34. 

Afirmując wszystko to, co zostało dotychczas przedstawione na temat per-
spektyw ewangelizacyjnych w cyberprzestrzeni, należy przywołać informację 
zapisaną w Dyrektorium ogólnym o katechizacji, która, pomimo upływającego 
czasu, nic nie straciła ze swojej ukierunkowującej aktualności: „W procesie 
katechetycznym adresat powinien być czynnym, świadomym i odpowiedzial-
nym podmiotem, a nie neutralnym, milczącym, biernym odbiorcą”35. Dlatego 
Kościół nie może traktować mediów jedynie w sposób instrumentalny, jako 
pomoc, przedłużenie ambony lub narzędzie do uatrakcyjnienia ewangelizacji. 
Dobry przykład daje Stolica Apostolska, której serwery na bieżąco udostępniają 
całemu światu nauczanie Kościoła36. W oddziaływaniu tych przekazów należy 
eksponować ich potencjalne możliwości w tzw. religijnej edukacji jutra. Dzisiaj 
orędzie Chrystusa musi być tłumaczone na język elektronicznej komunikacji, 
ponieważ Kościół odebrał innowacyjne środki do realizacji swojej misji37. 

Trzeba jednak pamiętać, że w chrześcijaństwie nigdy nie będzie to podsta-
wowy sposób komunikacji. Jest jedynie namiastką zwyczajnego spotkania osób, 
a wiara z pewnością nie będzie się rozwijała jedynie w oparciu o wirtualny 
komunikat. Nigdy także nie należy zapominać, że 

nie wystarczy używać ich do szerzenia orędzia chrześcijańskiego i Magisterium 
Kościoła, ale trzeba włączyć samo orędzie w tę nową kulturę, stworzoną przez 
nowoczesne środki przekazu (...) z nowymi językami, nowymi technikami, nowymi 
podstawami psychologicznymi38.

Tylko w ten sposób niezmienne orędzie ewangeliczne będzie zdolne prze-
niknąć do świadomości współczesnego medialnego człowieka, poruszyć go oraz 
wzbudzić osobiste przylgnięcie i zaangażowanie39. 

34	 D. de Kerckhove, Powłoka kultury. Odkrywanie nowej elektronicznej rzeczywistość, tłum. 
W. Sikorski, P. Nowakowski, Warszawa 1996, s. 8.

35	 Kongregacja ds. Duchowieństwa, Dyrektorium ogólne o katechizacji, Poznań 1998, nr 167.
36	 Zob. http://www.vatican.va.
37	 Por. Jan Paweł II, Misja Kościoła w erze komputerów. Papieskie orędzie na XXIV Światowy 

Dzień Środków Przekazu, „L’Osservatore Romano” (wyd. polskie), 1 (1990), s. 1.
38	 Kongregacja ds. Duchowieństwa, Dyrektorium ogólne o katechizacji, nr 161.
39	 Paweł VI, Adhortacja apostolska Evangelii nuntiandi o ewangelizacji w świecie współczesnym, 

Wrocław 2001, nr 45.



137Marian Zając, Perspektywy ewangelizacji w epoce cyfrowej

Zakończenie
Z powodu określonych trudności nie można sprostać wszystkim wyzwaniom, 

jakie stawiają przed ewangelizatorami wszechobecne w edukacji narzędzia 
cybernetyczne. Jednak ewangelizujący Kościół powinien analizować każdą 
sytuację, poprzez którą może potwierdzić swoje kompetencje wychowawcze 
w wykorzystaniu takich narzędzi. Akceptacja tego, co nieuchronne w edukacji 
religijnej jutra powinno stawać się obiektem zainteresowania każdego ewan-
gelizatora. Oznacza to również podjęcie inicjatyw w opracowywaniu nowych 
pomocy multimedialnych, upowszechnianych przez media elektroniczne. 
W takim sensie należy mówić raczej o szansach, a nie zagrożeniach edukacyj-
nych w wykorzystaniu mass mediów. Owe szanse należy widzieć w takim przy-
gotowaniu wychowanków, aby w świecie zdominowanym przez elektroniczne 
instrumentarium metodyczne byli gotowi sami przejąć odpowiedzialność za 
swoje własne życie i kształtować je w duchu chrześcijańskim. 

Słowa kluczowe: ewangelizacja, sekularyzacja, kultura cyfrowa, edukacja 
religijna.

Bibliografia:
1.	Aronson E., Człowiek istota społeczna, Warszawa 2002.
2.	Benedykt XVI, Kapłan i duszpasterstwo w świecie cyfrowym: nowe media w służbie 

Słowa. Orędzie na 44. Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu, „L’Osservatore 
Romano” wyd. polskie 3-4 (2010), s. 6-7.

3.	Benedykt XVI, Odpowiedzialność za wychowanie dzieci i młodzieży. 9 III – Do uczest-
ników zgromadzenia plenarnego Papieskiej Rady ds. Środków Społecznego Przekazu, 
„L’Osservatore Romano” wyd. polskie 6 (2007), s. 27.

4.	Benedykt XVI, Serwisy społecznościowe: portale prawdy i wiary; nowe przestrzenie 
ewangelizacji. Orędzie na XLVII Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu 
2013, s. 10-12.

5.	Cwalina W., Generacja Y – ponury mit, czy obiecująca rzeczywistość, [w:] Internet. Fe-
nomen społeczeństwa informacyjnego, T. Zasępa (red.), Częstochowa 2001, s. 21-49.

6.	De Kerckhove D., Powłoka kultury. Odkrywanie nowej elektronicznej rzeczywistość, 
tłum. W. Sikorski, P. Nowakowski, Warszawa 1996.

7.	Franciszek, Być katechetą to powołanie. Przemówienie do katechetów, „L’Osservatore 
Romano” wyd. polskie 11(2013), s. 39-42.

8.	Franciszek, Potrzebny jest tlen Ewangelii. Audiencja dla uczestników zgromadzenia 
plenarnego Papieskiej Rady ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, „L’Osservatore 
Romano” wyd. polskie 12(2013), s. 18.

9.	Goban-Klas T., Pokolenie SMS-u w rozwiniętym społeczeństwie informacyjnym, 
[w:] Społeczeństwo wirtualne. Społeczeństwo informacyjne, R. Szwed (red.), Lublin 
2003, s. 101-110.



138 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

10.	Gajda J., Media w edukacji, Kraków 2003.
11.	http://www.vatican.va.
12.	Jan Paweł II, Misja Kościoła w erze komputerów. Orędzie na 24. Światowy Dzień 

Środków Społecznego Przekazu, „L’Osservatore Romano” (wyd. polskie), 1 (1990).
13.	Juszczyk S., Komunikacja człowieka z mediami, Katowice 1998.
14.	Keane J., Media and Democracy, Londyn 1992.
15.	Kloch J., Kościół w Polsce wobec Web 2.0, Kielce 2013. 
16.	Kongregacja ds. Duchowieństwa, Dyrektorium ogólne o katechizacji, Poznań 1998.
17.	Kostorz J., Rola wzorców osobowych w wychowaniu i katechezie według projektu 

Olimpiada Wiedzy i Wartości o Sporcie, Kielce 2023.
18.	Lubiński D., Ład moralny w świecie mediów w nauczaniu Benedykta XVI. „Łódzkie 

Studia Teologiczne” 20 (2011), s. 225-334.
19.	Mąkosa P., „Dziedziniec pogan” przestrzenią spotkania i dialogu wierzących z niewie-

rzącymi, „Przegląd Homiletyczny” 16 (2012), s. 81-88.
20.	Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium o Katechizacji, 

Kielce 2020.
21.	Paweł VI, Adhortacja apostolska Evangelii nuntiandi o ewangelizacji w świecie współ-

czesnym, Wrocław 2001.
22.	Pezda A., Koniec epoki kredy, Warszawa 2011.
23.	Ptaszek G., Edukacja medialna 3.0. Krytyczne rozumienie mediów cyfrowych w dobie 

Big Data i algorytmizacja, Kraków 2019.
24.	Sellin J., Media elektroniczne – „czwarta” czy „pierwsza” władza?, [w:] Społeczeństwo 

wirtualne. Społeczeństwo informacyjne, R. Szwed (red.), Lublin 2003, s. 23-36. 
25.	Szajda A., Kompetencje medialne nauczycieli religii. Studium z edukacji medialnej, 

Kraków 2021.
26.	Szubartowska A., Kulturowy wymiar katechezy, Lublin 1997.
27.	R. Szwed, Wprowadzenie. Mediatyzacja społeczeństw, [w]: Społeczeństwo wirtualne. 

Społeczeństwo informacyjne, R. Szwed (red.), Lublin 2003.
28.	Wolińska J., Agresywność młodzieży problem indywidualny i społeczny, Lublin 2003.
29.	Wójtowicz K., Czy koniecznie z ambony?, Wrocław 1995.
30.	Zając M., Nowa ewangelizacja, [w:] Encyklopedia Katolicka, E. Gigilewicz i in. 

(red.), t. 14, Lublin 2010.
31.	Zmarzlicki H., Dekalog dawniej i dziś, Kraków 2000.



(RE)VISIO THEOLOGICA





René Roux
Wydział Teologiczny w Lugano, Szwajcaria
DOI: 10.15290/std.2023.09.10

TEOLOGIA JAKO NAUKA

THEOLOGY AS A SCIENCE 

The article explores how theology functions within the scientific context. 
It begins by noting that Christian theology differs from the theology of other 
religions, as well as among its own branches, such as Catholicism, Orthodoxy, 
and Protestantism. Theology, viewed as a systematic study of Christian revela-
tion, has a long history dating back to the 2nd century AD and was regarded 
as a science for many centuries.

Currently, questions arise about its place in the academic environment and 
its adherence to scientific criteria. The article suggests that theology must jus-
tify its value both internally, in terms of research and teaching, and externally, 
in relation to other fields. Critics point out differences in theological methods 
of knowledge acquisition and challenges in adapting to scientific discoveries.

Various theological approaches are discussed, ranging from Origen to con-
temporary thinkers who emphasize the importance of critical and systematic 
methodologies in theology. The concluding section reflects on the potential 
role of theology as a science, highlighting its potential for critical analysis of 
ideological and scientific narratives.

Key words: theology, science, doctrine, studies, method, history of theology.

Temat jest bardzo złożony: mówić o teologii jako nauce oznacza przede 
wszystkim wiedzieć, czym jest teologia i czym jest nauka. 

Jeśli chodzi o teologię, to trzeba w pierwszej kolejności wyjaśnić, czym ona 
jest i o jaką teologię chodzi. Inne religie rozwinęły swoje własne formy orga-
nizacji i wzrostu wiedzy religijnej, które różnią się od teologii chrześcijańskiej 

 0009-0008-3041-0154



142 (RE)VISIO THEOLOGICA

odmiennym światopoglądem, który wypływa z ich natury i który promują 
w świecie. W obrębie samej teologii chrześcijańskiej istnieją zasadnicze różni-
ce: teologia katolicka i prawosławna pozostają w związku z tradycją Kościoła 
i autorytetem Magisterium, co czyni je radykalnie odmiennymi od teologii 
protestanckiej. Punktem wyjścia moich rozważań będzie koncepcja i praktyka 
teologii akademickiej, tak jak jest ona dziś praktykowana na wydziałach teologii 
katolickiej, choć istnieją również analogie z sytuacją w innych wyznaniach. 

Definicja tego, czym jest nauka, jest być może jeszcze trudniejsza. W historii 
naszej kultury zachodniej atrybut naukowości przypisuje się praktykom, któ-
re bardzo różnią się od siebie pod względem przedmiotu, metody i wyników. 
Obecnie uważa się, że fizyka kwantowa jest formą nauki. Feministyczna krytyka 
literacka jest również uważana za formę nauki. Nie jest jednak łatwo dostrzec, 
co te dwie formy nauki mają ze sobą wspólnego. Zacznę więc od intuicyjnej 
koncepcji nauki, w której postrzegana jest ona jako forma wiedzy, która różni 
się od wiedzy potocznej większą systematycznością i krytyczną świadomością. 

To powiedziawszy, pytanie o naukową naturę teologii nie jest tylko kwestią 
natury teoretycznej. Wręcz przeciwnie, w naszych kręgach jest to dziś kwe-
stia polityki akademickiej, a co za tym idzie, polityki tout court. Czy teologia, 
jako nauka, ma prawo być na uniwersytetach na równi z innymi naukami? 
Czy teologia, jeśli jest rzeczywiście nauką, ma prawo interweniować w sprawy 
społeczne na równi z innymi formami wiedzy? 

Nie pretenduję do odpowiedzi na wszystkie te pytania, ale dzielę się kilkoma 
spostrzeżeniami wynikającymi z życiowej praktyki jako teologa i odpowiedzial-
nego przez lata za niewielki wydział. Na wstępie chciałbym przede wszystkim 
potwierdzić świadomość teologii, że jest ona nauką we właściwym tego słowa 
znaczeniu, nawet jeśli jest to kwestionowane. W drugim kroku zostaną nakre-
ślone pokrótce środowiska i konteksty, w których pojawia się konkretne pytanie 
o naukową naturę teologii. Na to pytanie można udzielić odpowiedzi zarówno 
pozytywnej, jak i negatywnej. W trzeciej części chciałbym naszkicować główne 
rodzaje reakcji negatywnych, a w czwartej – dokonać przeglądu niektórych 
modeli odpowiedzi pozytywnych. Na zakończenie proponuję refleksję nad 
możliwą rolą teologii jako nauki.

Teologia jest nauką: to dane faktyczne
To, że teologia jest nauką, jest faktem. 
Przez wieki była częścią systemu uniwersyteckiego większości krajów, które 

podzielają tradycję chrześcijańską. Ale nawet tam, gdzie nie ma jej na uni-
wersytetach publicznych, czy to z powodów ideologicznych, jak we Francji czy 
we Włoszech, czy też z powodu innych okoliczności historycznych, jest ona 



143René Roux, Teologia jako nauka

kultywowana na uniwersytetach prywatnych i w seminariach dla formacji du-
chowieństwa. Co więcej, nawet w krajach takich jak kraje Europy Wschodniej 
po upadku systemu komunistycznego nastąpił powrót wydziałów teologicznych 
na uniwersytety publiczne, a przynajmniej publiczne uznanie instytucji już 
prowadzonych przez Kościoły.

Potrzeba systematycznego i krytycznego studiowania treści objawienia chrze-
ścijańskiego została już przedstawiona w Nowym Testamencie, gdzie Apostoł 
zachęca wierzących, aby byli gotowi „uzasadnić nadzieję, która jest w nich” 
(1 P 3,15-17). Nie oznaczało to od razu ukonstytuowania się teologii jako nauki, 
gdyż stało się to później. W związku z tym być może należy odróżnić współcze-
sną narrację od bardziej poprawnego spojrzenia na rzeczywistość historyczną.

Zgodnie z obecną narracją, która jest dość rozpowszechniona w naszych 
instytucjach (na przykład tą, której nauczyłem się jako student), teologia jako 
nauka powstała w XII wieku, wraz z ponownym odkryciem na Zachodzie całej 
filozofii Arystotelesa. Fakt ten miał umożliwić lub sprowokować odejście od 
patrystycznego i monastycznego sposobu uprawiania teologii, bardziej biblij-
nego i duchowego, po to, by stworzyć formę prawdziwie naukową i racjonalną, 
ale właśnie z tego powodu oderwaną od żywego kontaktu z Pismem Świętym 
i zasadniczo obcą życiu wewnętrznemu. Ta forma teologii miałaby przyczynić 
się do protestanckiej rewolucji i weszła w kryzys wraz z rozpowszechnieniem się 
filozofii Emmanuela Kanta i zakwestionowaniem filozoficzno-arystotelesow-
skich podstaw, na których się opierała. Inne czynniki przyczyniły się do defi-
nitywnego kryzysu i utraty kontaktu ze współczesnym światem: deistyczna lub 
ateistyczna ideologia Oświecenia położyła kres oddziaływaniu teologii na wizję 
świata i społeczeństwa; badania historyczno-krytyczne podważyły koncepcję 
teologii opartej na jej własnych źródłach biblijnych i historycznych; psychologia 
zrobiła to samo w sferze świadomości, a różne ideologie dotyczące społeczeń-
stwa wykluczyły ją ze sfery publicznej. Dzisiejsza teologia, jeśli chce odzyskać 
prawo do bycia wysłuchaną, powinna zatem dostosować się do nowych potrzeb 
świata i wyżej wymienionych nauk.

Pogląd ten jednak nie uwzględnia prawdy historycznej. Teologia jako nauka 
ma odległe korzenie. Od II wieku po Chrystusie teologia zaczęła odróżniać się 
od prostej refleksji i świadectwa o doświadczeniu wiary i rozwijać w rozbudo-
waną, krytycznie świadomą i oryginalną formę, czerpiąc inspirację także z osią-
gnięć różnych ówczesnych nauk humanistycznych, filozofii, filologii, historii, 
retoryki, prawa. Prace Ireneusza z Lyonu, Teofila z Antiochii czy prywatne 
szkoły filozofów chrześcijańskich, takich jak szkoła męczennika św. Justyna, 
mogą być uważane za pierwsze jej przykłady. Teologia osiągnęła pełną dojrzałość 
naukową wraz z monumentalnym dziełem Orygenesa z Aleksandrii i została 
zinstytucjonalizowana w szkołach najpierw w samej Aleksandrii, następnie 



144 (RE)VISIO THEOLOGICA

także na Wschodzie, w Edessie, a później także w Nisibis, słynnej szkole perskiej. 
Dysputy chrystologiczne w czwartym, piątym i szóstym wieku jeszcze bardziej 
udoskonaliły tę metodę, a w pierwszych wiekach drugiego tysiąclecia, wraz 
z wielką scholastyką, stała się ona królową nauk; królową o tyle, o ile zajmo-
wała się najwyższą rzeczywistością, oraz tą, której zadaniem było regulowanie 
hierarchii między naukami. Późniejsze odkrycia geograficzne, technologiczne 
i generalnie naukowe przyczyniły się oczywiście nie tylko do podważenia 
pewnych fundamentalnych założeń, które do tej pory uważano za oczywiste 
(przykładem są odkrycia astronomiczne, które zrewolucjonizowały wizję świa-
ta), ale także do zmiany hierarchii wartości różnych form wiedzy. Dzięki swoim 
wynikom wiedza techniczno-naukowa stała się wzorcowym paradygmatem 
tego, jak powinna funkcjonować prawdziwa nauka, znacznie obniżając prestiż 
dyskursu teologicznego. Reformacja protestancka odrzuciła tradycyjne zasady 
teologii, absolutyzując Pismo Święte jako jedynego świadka Słowa Bożego, ale 
nie była w stanie wyciągnąć jednomyślnych wniosków. Rozwój nauk huma-
nistycznych, metody historyczno-krytycznej, psychologii i socjologii jeszcze 
bardziej sprowokował teologię jako naukę do wyjaśnienia swojej natury jako 
dyskursu o wierze, prowadzonego z naukowym nastawieniem.

Innymi słowy, tym, co zmieniło się w odniesieniu do sytuacji, na przykład 
w średniowieczu, jest nie tyle naukowy charakter teologii jako takiej, ile prestiż 
i rola, jaką całe społeczeństwo przypisuje tej formie nauki, a w szczególności 
jej roszczeniu do dawania odpowiedzi na pytanie o sens wszystkiego. 

Konteksty pytania
Z opisanej sytuacji wynikają dwa obszary, na których teologia musi uzasadnić 

słuszność swojego wkładu jako dyskursu naukowego. Te dwa obszary to we-
wnętrzny, to znaczy teologia zaangażowana w nauczanie i badania; oraz sfera 
zewnętrzna, czyli teologia w świecie akademickim i ogólniej w społeczeństwie.

Ad intra (w relacji do siebie samej) teologia domaga się naukowości, która 
jest przede wszystkim wymogiem wpisanym w samą teologię, nie wynika zaś 
z faktu odniesienia do innych nauk, czy to rozumianego jako konstruktywny 
dialog, czy jako polemika. Chodzi zatem o konieczność uporządkowania wiedzy 
pochodzącej z wiary w sposób racjonalny, rozumny i organiczny1. Teologię moż-
na uprawiać także w inny, pozanaukowy sposób. Według Secklera naukowość 
zależałaby zatem od modalności. Forma naukowa jest oczywiście użyteczna, 
a nawet konieczna dla samego przekazu wiedzy teologicznej; może zmieniać for-
mę, co wyraźnie pokazuje porównanie dwóch podręczników teologii XX wieku 
1	 Por. M. Seckler, Theologie als Glaubenswissenschaft, Freiburg – Basel – Wien 1988, 

s. 141-142.



145René Roux, Teologia jako nauka

(Sacrae Theologiae Summa grupy hiszpańskich jezuitów i Mysterium salutis pod 
redakcją Szwajcarów J. Feinera i M. Löhrera)2. Potrzeba pozostaje ta sama: 
uporządkować wiedzę teologiczną w sposób systematyczny, aby móc ją lepiej 
zrozumieć i skuteczniej przekazywać innym. Z taką samą uwagą metodologicz-
ną należy zwrócić się także do badań teologicznych. Nie ograniczają się one 
bowiem do uporządkowania zgromadzonej wiedzy według zmieniających się 
kryteriów, ale muszą także stawić czoła nowym pytaniom i problemom, które 
wymagają zastosowania odpowiednich metod3. 

Ad extra (w relacji zewnętrznej) przede wszystkim teologia musi bronić 
swoich roszczeń do naukowości w kontekście akademickim. Chodzi o uza-
sadnienie obecności teologii w koncercie dyscyplin akademickich, co może 
być kwestionowane z różnych powodów. W części środowiska akademickiego 
istnieje fundamentalne uprzedzenie wobec teologii, co może ujawnić się jesz-
cze wyraźniej, gdy na przykład trzeba podjąć decyzje dotyczące wykorzystania 
i podziału środków finansowych. Do tego można dodać poboczne okoliczności, 
takie jak spadek liczby studentów, którego byliśmy świadkami w ostatnich 
latach, aby jeszcze bardziej zakwestionować przestrzeń, jaką należy przyznać 
teologii. 

W sferze publicznej naukowy charakter teologii jest warunkiem koniecznym, 
aby jej dyskurs był słyszalny w pewnych dziedzinach życia społecznego. Ten 
dodatkowy aspekt ad extra nabiera różnych cech w zależności od konkretnych 
kontekstów różnych krajów. Wydaje mi się, że w krajach, w których teologia 
jest pokojowo zintegrowana z uniwersytetami państwowymi, problem pogłębia 
spadek liczby studentów. Fakt ten jest wymiarem obecnego kryzysu Kościoła, 
ale w konkretnym kontekście zarządzania zasobami staje się powodem do 
postawienia pytania o sens tej dyscypliny, która wydaje się już nie interesować 
nawet własnych odbiorców. Stąd próby teoretycznego uzasadnienia znaczenia 
tej dyscypliny, być może także poprzez oparcie się na fakcie, że kryzys kościołów 
instytucjonalnych nie oznacza końca religii, wręcz przeciwnie, obserwujemy 
jej powrót na poziom społeczny (islam, buddyzm, nowe lub stare kulty) i jest 
zatem interesem ogółu, aby tak pozostało4 . W Stanach Zjednoczonych debata 
przybiera bardzo różne treści: spór między kreacjonistami a ewolucjonistami 
jest nie tylko debatą na temat naukowego charakteru teologii, ale bardziej 
ogólnie na temat interpretacji roli państwa w społeczeństwie i w kontroli nad 

2	 M. Nicolau, J. Salaverri, Sacrae Theologiae Summa, Madrid 1958; Mysterium Salutis. 
Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, t. 1-3, J. Feiner, M. Löhrer (red.), Zürich – Köln 
1965-1970.

3	 Por. J. Dupuis, Toward a Christian Theology of Religous Pluralism, Notre Dame 1989.
4	 Die Wissenschaftlichkeit der Theologie, B.P. Göcke (red.), Münster 2018.



146 (RE)VISIO THEOLOGICA

religiami5. Gdzie indziej, gdzie teologia jest uprawiana tylko na prywatnych 
wydziałach i w seminariach, pytania te nie stanowią problemu egzystencjalnego, 
ale pozostają na poziomie teoretycznym i odpowiadają na potrzebę wewnętrznej 
jasności, która ma maksymalne implikacje dla własnego życia duchowego lub 
dla pojmowania pracy apostolskiej: czy teologia ma naprawdę coś do powie-
dzenia nie tylko o Bogu i Jezusie Chrystusie, ale także o wartościach, które 
powinny leżeć u podstaw społeczeństwa?

Teologia nie byłaby prawdziwą nauką
Niektóre odpowiedzi na pytanie o naukową naturę teologii brzmią nega-

tywnie z różnych powodów. Dla niektórych teologia nie jest nauką, ponieważ 
jest formą prymitywnej wiedzy, która nie dorasta do kryteriów nauki. Dla 
innych przeciwnie, prawdziwa teologia nie jest nauką, ponieważ w rzeczy-
wistości przekracza ona poziom wiedzy, którą można uzyskać za pomocą 
środków, które ogólnie uważa się za naukowe. Teologia jest tu wyższą formą 
poznania. Wreszcie, dla innych, zwłaszcza teologów, którzy zajmują się takimi 
dziedzinami, jak egzegeza biblijna, historia Kościoła, historia doktryn, prawo 
kanoniczne, duszpasterstwo czy teologia praktyczna, kwestia ta wydaje się być 
do uniknięcia, ponieważ ich metoda jest niemal identyczna z metodą innych 
nauk humanistycznych.

Negowanie naukowego charakteru teologii jako formy dyskursu, który miała-
by być gorszy z poznawczego punktu widzenia w porównaniu z innymi naukami, 
może mieć kilka przyczyn6. Po pierwsze, można kwestionować samo istnienie 
Boga i możliwość lub weryfikowalność Objawienia. W takim przypadku teologia 
nie miałaby własnego przedmiotu, a zatem jej dyskurs byłby wewnętrznie po-
zbawiony znaczenia poznawczego. Co więcej, teologia historycznie wykazywała 
ogromne trudności w przyjmowaniu zademonstrowanych prawd naukowych, 
co dodatkowo dowodzi jej niespójności. Jeśli chodzi o teologię katolicką, rola, 
jaką odgrywa w niej Magisterium Kościoła, wydaje się radykalnie zaprzeczać 
koniecznej wolności akademickiej. Wreszcie, znaczna część teologii biblijnej, 
historycznej czy praktycznej, czerpie tak wiele elementów z pokrewnych dys-
cyplin, że właściwie mogłaby się w nich łatwo rozpuścić; wydaje się nawet, że 
czasami tak się dzieje. 

Na wszystkie te zarzuty można łatwo odpowiedzieć, zauważając, że w rze-
czywistości zależą one od modelu nauki, który został wybrany jako termin 
porównawczy. Bernhard Lonergan, słynny jezuicki dogmatyk, w swojej 

5	 T. Dixon, Science and Religion, Oxford 2008.
6	 C.G. Pelz, Vernunft – Freiheit – Gott, Münster 2023, s. 478-481



147René Roux, Teologia jako nauka

monumentalnej książce Metoda w teologii podsumował tę procedurę w nastę-
pujący sposób: 

Wybierają naukę swoich czasów, która wydaje się być najbardziej skuteczna. Stu-
diują jej procedury. Formułują jej przykazania. W końcu proponują analogię do 
nauki. Właściwa nauka to nauka odnosząca sukcesy, którą przeanalizowali. Inne 
dyscypliny są naukowe w takim stopniu, w jakim są zgodne z jej procedurami, 
a w takim stopniu, w jakim tego nie robią, stają się mniej naukowe. (...) Dzisiaj 
angielskie słowo „science” oznacza nauki przyrodnicze. Schodzi się w dół o jeden 
lub więcej szczebli drabiny, jeśli chodzi o nauki humanistyczne lub behawioralne. 
Teologowie muszą być zadowoleni, jeśli ich dyscyplina znajduje się na liście nie 
nauk, ale dyscyplin akademickich7. 

Chociaż te zarzuty są również ważne z egzystencjalnego punktu widzenia 
i wymagają jak największej uwagi, zwłaszcza dla początkujących, zwykle nie 
unieważniają one bezpośrednio pracy teologicznej. Mogą one jednak wpły-
wać na jej rozwój do tego stopnia, że niemal minimalizują „teologię” w tych 
przedmiotach teologicznych, które ze swej natury są najbliższe innym naukom 
humanistycznym. Mam tu na myśli studia biblijne, w których wyłączne sto-
sowanie metod historyczno-krytycznych może sprawić, że zapomnimy o teo-
logicznym motywie czytania Pisma Świętego, czyli jako Słowa Bożego, i w ten 
sposób przyćmić podstawową treść religijną. To samo odnosi się do pism Ojców 
Kościoła czy ogólniej do historii Kościoła; a nawet teologii praktycznej, gdzie 
socjologia i psychologia zdają się niekiedy wypierać obecność Ducha Świętego. 
Chodzi tu o to, czy rzeczywiście można zrozumieć doświadczenie religijne ludzi, 
którzy są wyraźnie poruszeni przede wszystkim motywacjami religijnymi, nie 
biorąc ich pod uwagę i bez zapytania się o prawdziwość dyskursów religijnych, 
które kierowały ich pracą.

Kolejne zaprzeczenie naukowego charakteru teologii wynika z podejścia prze-
ciwnego, które jest całkowicie wewnętrzne dla doświadczenia wiary kościelnej. 
Ewagriusz z Pontu powiedział: „Jeśli jesteś teologiem, naprawdę się modlisz; 
jeśli naprawdę się modlisz, jesteś teologiem”8. Stanowisko to podkreśla, że 
teologia, jako prawdziwa wiedza o Bogu, odbywa się na wyższym poziomie niż 
ten rodzaj wiedzy, który można osiągnąć dzięki postępującemu, systematycz-
nemu procesowi argumentacji, typowemu dla nauk ścisłych w ogóle. Ta forma 
nauki jest również praktykowana w teologii, jak widzieliśmy u Orygenesa. Ale 
prawdziwe poznanie Boga, to znaczy prawdziwa nauka, dokonuje się dzięki 
łasce na wyższym poziomie, na poziomie dialogu z Bogiem i doświadczenia 
mistycznego. Możemy zrozumieć znaczenie tego stwierdzenia w kontekście 
takim, w jakim znajdował się Kościół cesarski od IV wieku, w którym debaty 
7	 B.J.F. Lonergan, Method in Theology, London 1975, s. 3.
8	 Ewagriusz z Pontu, O modlitwie, Kraków 2020, s. 60.



148 (RE)VISIO THEOLOGICA

teologiczne na temat tajemnicy Trójcy Świętej i Wcielenia głęboko zakłóciły 
pokój społeczny, a nawet stały się formą legitymizacji politycznej opozycji wobec 
władzy centralnej. Stwierdzenie Ewagriusza samo w sobie nie zaprzecza jednak 
użyteczności, a nawet konieczności teologii naukowej. U Maksyma Wyznawcy 
znajdujemy prymat wymiaru pneumatycznego dla prawdziwego zrozumienia 
rzeczywistości Bożych9. Zakłada to jednak umysł oczyszczony przez Ducha do 
takiego stopnia doskonałości, że nie można uznać go za oczywisty i nie jest 
tak łatwo go osiągnąć. Wiedza, nawet jeśli elementarna, zdobywana zwykłą 
metodą historyczno-filologiczną, argumentacyjną i systematyczną, pozostaje 
istotnym składnikiem postępu teologicznego. Mistyczne zjednoczenie z Bogiem 
jest wprawdzie ostatecznym celem, ale nie sprzeciwia się podejściu „naukowe-
mu”, a raczej je zakłada. 

Konkludując, krytyka naukowego charakteru teologii wydaje się wynikać 
albo z odmiennej wizji świata, albo z odmiennej oceny zdolności poznawczych 
człowieka. Mogą one zatem odgrywać pozytywną rolę dla teologii, ponieważ 
zobowiązują ją do jaśniejszego wyjaśniania własnych założeń i metodologii. 
Równocześnie jednak zadaniem teologii jest wykrywanie uprzedzeń i apriorycz-
nych wyborów zawartych w tych światopoglądach, a także aporii, do których 
one prowadzą. W tym sensie teologia jako nauka powinna odzyskać swoją 
krytyczną funkcję w odniesieniu do narracji ideologicznych lub naukowych, 
które roszczą sobie wyłączne prawo do prawdy.

Teologia jako nauka: niektóre modele
Obok tych, którzy zaprzeczają naukowemu charakterowi teologii, są też tacy, 

którzy nie tylko popierają ją teoretycznie, ale także praktykują ją zawodowo: 
wierzą, że badania teologiczne prowadzą do skutecznego wzrostu wiedzy i że 
ten wzrost jest pod każdym względem podporządkowany prawom postępu 
naukowego: jest uargumentowana w sposób weryfikowalny i komunikowalny. 
Na czym jednak polega postęp w wiedzy teologicznej? Innymi słowy, dlaczego 
powinniśmy zajmować się teologią naukową i co staramy się w ten sposób 
osiągnąć? Ponieważ nie sposób przedstawić tutaj nawet prostego przeglądu 
możliwych typologii, ograniczymy się do przypadków kilku postaci, które ze 
względu na swoją oryginalność i oddziaływanie reprezentują różne podejścia 
do pracy teologicznej: Orygenesa Aleksandryjskiego, Immanuela Kanta, Karla 
Rahnera i Josefa Ratzingera.

Orygenes z Aleksandrii (ok. 180-252 n.e.) był prawdopodobnie pierwszym, 
który prowadził badania teologiczne w sposób systematyczny, inicjując prace ba-
dawcze we wszystkich dziedzinach: egzegezie biblijnej, historii i filologii, tradycji 
9	 Maksym Wyznawca, Quaestiones ad Thalassium, Leuven 1990, s. 65.



149René Roux, Teologia jako nauka

Kościoła, teologii systematycznej od dogmatyki po duchowość. Inspirował 
Ojców późniejszych wieków, choć niektóre z jego poglądów, nie zawsze trafnie 
interpretowane, spowodowały, że Kościół się od nich dystansował, co trwało 
praktycznie do połowy XX wieku. Jaki jest cel badań teologicznych dla Oryge-
nesa? W filozofii ludzie szukali mądrości. W Chrystusie, który jest boską Sofią, 
sama Mądrość przemówiła do ludzi. Wiedza ta zawarta jest w wierze Kościoła 
przekazanej przez Apostołów, której Orygenes, dzięki swoim podróżom i kon-
taktom ze wszystkimi najważniejszymi kościołami swoich czasów, jest jednym 
z głównych świadków. W tej wierze i w poznaniu, które ona przekazuje, zawiera 
się wszystko, co jest konieczne do zbawienia. Ale Pan i Jego Apostołowie po-
zostawili wiele otwartych kwestii, aby uczniowie, wierzący, mogli praktykować 
badania teologiczne, które są także drogą do coraz większego upodabniania się 
do Chrystusa. W to poszukiwanie zaangażowany jest cały człowiek, jego naj-
wyższe zdolności rozumowania i to determinuje jego stopniowe upodabnianie 
się do boskiego Logosu, którym jest Chrystus. Teologia jako nauka polega nie 
tyle na zgłębianiu Bożych tajemnic w celu pomnażania wiedzy w sensie czysto 
ilościowym, ile na urzeczywistnianiu najwyższego powołania człowieka. Badając 
trudne punkty Pisma Świętego, można dojść do różnych rozwiązań, które mimo 
to są możliwe w takiej mierze, w jakiej pozostają w harmonii z wiarą Kościoła. 
Podejście Orygenesa charakteryzuje się więc dużą swobodą i formułowaniem 
hipotez teoretycznych, które w następnych stuleciach zostaną odrzucone 
przez Kościół. Pozostaje ona jednak przykładem nauki teologicznej, której 
naukowy charakter nie jest po prostu wywiedziony z innych dziedzin nauki, 
chociaż wpływ ówczesnej filozofii i filologii jest oczywisty, ale znajduje w sobie 
i w wyznaniu wiary epistemologiczną podstawę dla własnego postępowania.

Z kolei Immanuel Kant pracuje w radykalnie odmiennej perspektywie. Może 
się wydawać zaskakujące, że w tym miejscu wielki mistrz filozofii krytycznej 
znajduje się na liście teologów. Jeśli jednak uważnie przeczyta się jego manifest 
o Oświeceniu (Was ist Aufklärung?), zda się sprawę, że jego idee, nawet jeśli są 
powszechnie rozumiane jako sapere aude (odważ się być mądrym), przejawiają 
jednak swoją destrukcyjną siłę przede wszystkim w praktyce teologicznej. 
Kant napisał wiele pism o charakterze ściśle teologicznym, nawet jeśli nie był 
już „chrześcijaninem” w ścisłym tego słowa znaczeniu. Wyniki jego refleksji 
wywarły głęboki wpływ na późniejszą teologię. W swoim manifeście, podobnie 
jak Orygenes, Kant dokonuje precyzyjnego rozróżnienia między dogmatami, 
czyli oficjalną doktryną przekazywaną w Kościele, a pracą nad dalszymi ba-
daniami, dzięki którym teolog zamierza rozwinąć o niej wiedzę. Rozróżnia on 
dwa sposoby korzystania z racjonalności: publiczne użycie rozumu i prywatne 
używanie. Jeśli chodzi o teologa, to posługuje się on rozumem w sposób pry-
watny, gdy wypełnia swój osobisty obowiązek, a mianowicie wtedy, gdy jako 



150 (RE)VISIO THEOLOGICA

pasterz i urzędnik Kościoła partykularnego głosi, naucza i napomina zgodnie 
z dogmatami wyznania, do którego należy. Musi on tutaj przestrzegać doktryny, 
do której został zaangażowany. Ale w oświeconym społeczeństwie musi być 
w stanie swobodnie korzystać z rozumu publicznego, to znaczy konkretnie 
z możliwości otwartej krytyki nawet dogmatów własnego Kościoła i propono-
wania ich lepszej wersji. Według Kanta teolog jako uczony, tzn. jako nauko-
wiec, bez uszczerbku dla swego urzędowego obowiązku, musi mieć możliwość 
swobodnego i publicznego wyrażania swoich sądów i przekonań, nawet jeśli 
tu i ówdzie odbiegają one od przyjętego wyznania, aby w ten sposób sprzyjać 
ich doskonaleniu. Należy zauważyć, że o ile u Orygenesa przekazany dogmat 
był minimalną, ale konieczną gwarancją bycia w prawdzie, a zatem postęp 
nauki teologicznej jest stopniowym dopełnianiem wychodzącym od tej pod-
stawy, o tyle u Kanta przekazany dogmat nie jest niczym innym jak konkretną 
historyczną prawdą, której nie można zignorować, ponieważ stanowi punkt 
wyjścia i kontekst pracy teologa. Nie ma ona jednak trwałej wartości w cza-
sie: przeciwnie, postęp zdaje się zakładać konieczność przezwyciężenia form 
odziedziczonych po tradycji. Podejście Kanta, nie uznające wartości samego 
w sobie świadectwa Kościoła (oczywiście jesteśmy w ustroju protestanckim), 
rodzi fałszywą konkurencję między teologiem jako naukowcem (profesorem, 
który powinien przyczyniać się do rozwoju dogmatu) a teologiem jako pa-
sterzem (nauczycielem, który musi trzymać się ściśle oficjalnego dogmatu). 
Wydaje mi się, że część kontrastu między teologią uniwersytecką (niemiecką) 
a Magisterium (rzymskim) wynika z bezkrytycznego przyswojenia sobie tego 
kantowskiego ideału naukowej teologii.

Orygenes i Kant, choć wychodzą z różnych założeń hermeneutycznych 
i mają wyraźnie rozbieżne cele, wydają się podzielać koncepcję postępu teo-
logicznego jako skutecznego wzrostu racjonalnie uargumentowanej i dającej 
się komunikować wiedzy, skutkującej w ten sposób konkretną modyfikacją 
praktyki religijnej na poziomie osobistym lub wspólnotowym.

Inny mistrz myśli teologicznej, Karl Rahner, podkreślał inną funkcję teologii 
jako nauki, która nie mieści się w dwóch ideałach przedstawionych powyżej. 
Postać Rahnera zdominowała scenę teologiczną drugiej połowy XX wieku 
i stanowiła dla teologów mojego pokolenia punkt odniesienia, ale i wyzwanie 
ze względu na złożoność jego języka i rozległość tematów, którymi się zajmował. 
W jednym ze swoich wczesnych artykułów o Klemensie Aleksandryjskim, napi-
sanym jeszcze po łacinie i mało znanym, nakreśla on sposób pracy teologicznej, 
który wydaje się być w rzeczywistości jego inspirującym wzorem. Wydaje się, 
że w wielu swoich pismach pragnie on urzeczywistnić w sposób odpowiadający 
współczesności ideał teologii, który, jak sądzi, odnalazł u Klemensa Alek-
sandryjskiego. W tym krótkim, ale bardzo intensywnym artykule na temat 



151René Roux, Teologia jako nauka

filozoficznego pojęcia yperkosmion (ponadświatowy) w dziełach Klemensa wska-
zuje, że u podstaw jego refleksji teologicznej leżał wysiłek przełożenia orędzia 
chrześcijańskiego na kategorie pojęciowe, filozoficzne i kulturowe, zrozumiałe 
dla człowieka swoich czasów. Nie czas teraz na wdawanie się w pytanie, czy 
i w jakim zakresie ta interpretacja jest właściwa. Ważne jest natomiast to, że jest 
tu wyraźnie zarysowane specyficzne zadanie teologii jako nauki, które polega 
na przełożeniu orędzia chrześcijańskiego na język zrozumiały dla ludzi naszych 
czasów. Łatwo jest dostrzec w tym celu ideał, który leży u podstaw wielu współ-
czesnych prac teologicznych. Wzrost wiedzy wynikałby zatem z umiejętności 
wyodrębnienia podstawowego jądra wiary, oddzielenia go od jego historycznych 
powłok, a następnie przyobleczenia go w język i zrozumiały aparat pojęciowy, 
który byłby współcześnie komunikowalny. Jest to również źródłem braku uzna-
nia dla tradycji teologicznej, która ma znaczenie czysto historyczne, ale nie 
ma konkretnego znaczenia dla aktualnej misji Kościoła, będąc formą, która 
jest nieubłaganie przestarzała. Podejście to wywarło ogromny wpływ nie tylko 
na najnowsze badania teologiczne w sferze katolickiej, ale także na praktykę 
duszpasterską, której wyniki czekają na krytyczną ocenę. Jeśli jest to konieczne, 
niesie ze sobą także niebezpieczeństwo, że za kryterium odniesienia przyjmie 
się już nie treść wiary, ale domniemaną zdolność rozumienia współczesnego 
człowieka. Nowości chrześcijańskiej grozi tu ograniczenie i zredukowanie do 
minimum, które może być przyjęte przez kulturę dominującą.

Na koniec chciałbym nawiązać do Josefa Ratzingera z tekstu Kongregacji 
Nauki Wiary z 1990 roku: Donum veritatis o eklezjalnej misji teologa. W rze-
czywistości jest to oficjalny dokument, a nie osobiste pismo Ratzingera, nie 
ma jednak powodu, by przypuszczać, że nie istnieje tu pełna zgodność opinii. 
Nie czas teraz wchodzić w bezpośredni kontekst tego dokumentu, który został 
napisany w reakcji na niektóre publiczne wypowiedzi grup teologów. Istotna 
jest za to synteza, jaką Ratzinger proponuje na temat zadania teologa, a więc 
teologii jako nauki. Wynika to z ruchu w dwóch kierunkach: z dążenia do swego 
przedmiotu, Prawdy objawionej w Chrystusie, oraz z pragnienia przekazywania 
innym tego, co zostało poznane (DV 7). Specyfika przedmiotu określa również 
sposób, metodę, za pomocą której teolog powinien się do niej zbliżyć, a którą 
jest kontekst życia wiarą (DV 8). Równocześnie, z historycznego punktu wi-
dzenia, teologia, jako racjonalny wysiłek pogłębiania wiary, rozwinęła się jako 
prawdziwa i właściwa dyscyplina naukowa (DV 9). Krytyczny rygor jest więc 
jego częścią, ale nadal wymaga nieustannej intelektualnej prawości, aby nie 
zniewolić go ideologicznymi walkami, które mają niewiele wspólnego z nauką. 
Relacja z innymi naukami uwzględnia właściwy przedmiot teologii, który 
ostatecznie determinuje jej metodę (DV 10). Wreszcie, teologia dokonuje 
się we wspólnocie wierzących, a to określa sposoby relacji między teologią 



152 (RE)VISIO THEOLOGICA

naukową a innymi instancjami kościelnymi, Magisterium i Ludem Bożym. 
W tej perspektywie zatem syntetycznie integrują się postulaty wyrażone 
przez Orygenesa jako osobista głębia, przez Kanta jako publiczna rola wiedzy 
teologicznej w Kościele i społeczeństwie, przez Rahnera jako zaangażowanie 
w komunikację, a jednocześnie potwierdza się relacja między teologią a innymi 
naukami. Relacja ta jest konieczna, ale zakłada, że teologia pozostaje wierna 
samej sobie i nie rozpływa się w innych formach poznania. 

Wnioski
W obecnym kontekście pytanie o naukowy charakter teologii stawiane jest 

przede wszystkim w kategoriach defensywnych: teologia musi okazać się nauką 
na równi z innymi, aby mogła zostać przyjęta w kontekście uniwersyteckim. 
Oznaczało to jednak niekiedy przyjęcie przez teologię kategorii epistemolo-
gicznych, które są obce samej teologii i jej własnym założeniom. Aby teologia 
nie utraciła swojej aktualności jako nauka, musi z pokorą, ale i determinacją 
stawiać w centrum swego działania takie spojrzenie na rzeczywistość, które 
rodzi się z tego, że jest nauką o wierze. Młody australijski badacz, Paul Tyson, 
który zajmuje się epistemologią teologiczną, zaproponował niedawno prowoka-
cyjny projekt: dlaczego, zamiast pozostawiać filozofii nauki narrację o naturze 
prawdy i cechach prawdziwej wiedzy, nie opracować teologii nauki, zdolnej 
wprowadzić dyskurs o prawdzie z powrotem na wyższy poziom niż dominujące 
obecnie nauki naturalistyczne?10. Być może nie powiedziano jeszcze ostatniego 
słowa na temat teologii jako nauki.

Słowa kluczowe: teologia, nauka, doktryna, studia, metoda, historia teologii.

Bibliografia:
1.	Die Wissenschaftlichkeit der Theologie, B.P. Göcke (red.), Münster 2018.
2.	Dixon T., Science and Religion, Oxford 2008.
3.	Dupuis J., Toward a Christian Theology of Religous Pluralism, Notre Dame 1989.
4.	Ewagriusz z Pontu, O modlitwie, Kraków 2020.
5.	Lonergan B.J.F., Method in Theology, London 1975.
6.	Maksym Wyznawca, Quaestiones ad Thalassium, Leuven 1990.
7.	Mysterium Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, t. 1-3, J. Feiner, M. Löhrer 

(red.), Zürich – Köln 1965-1970.
8.	Nicolau M., Salaverri J., Sacrae Theologiae Summa, Madrid 1958.
9.	Pelz C.G., Vernunft – Freiheit – Gott, Münster 2023.

10	 P. Tyson, A Christian Theology of Science: Reimagining a Theological Vision of Natural 
Knowledge, Ada Michigan 2022.



153René Roux, Teologia jako nauka

10.	Seckler M., Theologie als Glaubenswissenschaft, Freiburg – Basel – Wien 1988.
11.	Tyson P., A Christian Theology of Science: Reimagining a Theological Vision of Natural 

Knowledge, Ada Michigan 2022.



NOTY O AUTORACH

ks. ŁUKASZ BOROWSKI – dr teol., lic. iur. can., kapłan Archidiecezji Białostockiej, 
teolog pastoralista i prawnik z zakresu prawa kanonicznego. Adiunkt na Wydziale 
Studiów nad Rodziną UKSW, wykładowca Instytutu Teologicznego w Białymstoku, 
współpracownik Centrum Evangelii Gaudium przy Instytucie Uniwersyteckim Sophia 
w Loppiano (Florencja). Jego zainteresowania koncentrują się przede wszystkim wo-
kół: kanonicznego prawa małżeńskiego i rodzinnego, teologii małżeństwa i rodziny, 
duszpasterstwa rodzin oraz ożywiania życia parafialnego.
ORCID: 0000-0002-5330-8899

o. BAZYLI DEGÓRSKI, OSPPE – prof. dr hab., profesor patrologii i teologii do-
gmatycznej okresu patrystycznego na Papieskim Uniwersytecie św. Tomasza z Akwinu 
w Rzymie („Angelicum”), prokurator generalny przy Stolicy Apostolskiej.
ORCID: 0000-0003-1997-2769

ks. TOMASZ ANDRZEJ GRĄDZKI – absolwent Archdiecezjalnego Wyższego 
Seminarium Duchownego w Białysmtoku; magistrant Uniwersytetu Kardynała 
Stefana Wyszyńskiego w Warszawie; doktorant Papieskiego Instytutu Liturgicznego 
św. Anzelma w Rzymie.
ORCID: 0009-0005-0628-482X

ks. LESZEK MARIUS JAKONIUK – mgr lic., urodzony w 1976 r., absolwent 
Archidiecezjalnego Wyższego Seminarium Duchownego w Białymstoku i Uniwer-
sytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie. W latach 2002-2005 odbył 
na Uniwersytecie Katolickim w Paryżu (Institut Catholique de Paris) specjalistyczne 
studia z katechetyki (pedagogie de la foi) uwieńczone dyplomem DSET (Diplôme 
Supérieur d’Études Théologiques). W 2010 roku ukończył doktoranckie studia 
III stopnia na Uniwersytecie w Strasburgu we Francji (Université de Strasbourg). 
Od 2014 roku pracownik Katedry Teologii Katolickiej Uniwersytetu w Białymstoku. 
Sekretarz redakcji czasopism naukowych: Rocznik Teologii Katolickiej oraz Studia 
Teologii Dogmatycznej wydawanych przez Wydawnictwo Uniwersytetu w Białymstoku. 
Członek Stowarzyszenia Katechetyków Polskich, Prezes Stowarzyszenia Mess’AJE 
Polska zajmującego się animacją i promocją biblijnej katechezy dorosłych w Polsce. 
Od 2019 roku Wicedyrektor Wydziału Katechetycznego Kurii Metropolitalnej Bia-
łostockiej. Redaktor i konsultant językowy polskiej wersji książki Odkrywać źródła 
wiary w Biblii. Wskazania do katechezy dorosłych (Kielce 2023). Autor i współautor 
publikacji: Exsultet (wymiar katechetyczny) w: Leksykon katechetyczny (Kielce 2022), 
Les chants de Taizé (Paris 2021), Archbishop Edward Kisiel: The “Primary Catechist” 
of the Diocese (Białystok 2018), The French and Polish Versions of the Catechism of the 
Catholic Church: An Examination of Certain Passages of the Catechism’s Teaching on the 
“Mysterium Ecclesiae” from a Philological and Translational Perspective (Białystok 2017), 



155Noty o Autorach

L’Exultet – une catéchèse vécue (Białystok 2013), L’Exultet – La Bonne Nouvelle chantée 
(Białystok 2012). Obszary zainteresowań naukowych: eklezjotwórczy charakter liturgii 
i katechezy, tożsamość eklezjalna w zjednoczonej Europie, podmiotowość w dialogu 
międzykulturowym i międzywyznaniowym.
ORCID: 0000-0001-6571-3923

ks. TADEUSZ KASABUŁA – dr nauk teologicznych w zakresie historii Kościoła. 
Absolwent Archidiecezjalnego Wyższego Seminarium Duchownego w Białymstoku 
(AWSD); 1989 – magisterium na Wydziale Teologicznym KUL; 1996 – doktorat 
na Wydziale Teologicznym KUL; od 1996 roku jest wykładowcą historii Kościoła 
w AWSD w Białymstoku i Papieskim Wydziale Teologicznym w Warszawie – Studium 
Teologii w Białymstoku. Od 1999 jest adiunktem w Katedrze Teologii Katolickiej 
UwB; od 2012 – dyrektor Archiwum i Muzeum Archidiecezjalnego w Białymsto-
ku; promotor około 70 prac magisterskich, dyplomowych i licencjackich; redaktor 
i współredaktor kilku dzieł zbiorowych w formie druków samoistnych. Ma w dorobku 
około 250 artykułów naukowych i popularnonaukowych, recenzji, sprawozdań, haseł 
słownikowych i encyklopedycznych. Badania koncentruje wokół dziejów Kościoła 
katolickiego w Wielkim Księstwie Litewskim.
ORCID: 0000-0003-3731-5324

ks. SEBASTIAN KONDZIOR – dr nauk teologicznych, kapłan Archidiecezji Bia-
łostockiej, bioetyk, teolog moralista, studia doktoranckie w latach 2013-2020 odbył 
w Pontyfikalnej  Akademii Alfonsa Liguori w Rzymie należącej do Uniwersytetu 
Laterańskiego, specjalizację z bioetyki zdobył w Uniwersytecie Tor Vergata w Rzymie 
na Wydziale Medycyny i Chirurgii oraz Pontyfikalnym Ateneum Regina Apostolorum 
w Rzymie. Od roku 2020 kapelan Uniwersyteckiego Szpitala Klinicznego w Białymsto-
ku, członek Komisji Bioetycznej przy Uniwersytecie Medycznym w Białymstoku oraz 
Okręgowej Izbie Lekarskiej w Białymstoku. Autor artykułów z dziedzinach bioetyki 
i teologii moralnej.
ORCID: 0009-0002-9580-4521

ks. MIECZYSŁAW OZOROWSKI – prof. dr hab. Ukończył Wyższe Seminarium 
Duchowne w Łomży, przyjmując w 1986 roku święcenia kapłańskie z rąk bp. Juliusza 
Paetza. W tymże roku otrzymał stopień magistra teologii na Wydziale Teologicznym 
ATK. W latach 1987-1992 studiował we Fryburgu (Szwajcaria). Od 1993 roku praco-
wał w Instytucie Studiów nad Rodziną – wcześniej ATK – obecnie Wydział Studiów 
nad Rodziną UKSW w Warszawie. W 2002 roku habilitował się na Wydziale Teologicz-
nym UKSW w Warszawie. Od 2012 roku posiada tytuł profesora nauk teologicznych 
i jest mianowany profesorem zwyczajnym. Od roku 2010 jest (z małą przerwą) Dzie-
kanem Wydziału Studiów nad Rodziną UKSW w Warszawie. Brał udział w licznych 
konferencjach naukowych. Jest autorem licznych artykułów z zakresu eklezjologii, 
sakramentologii, ekoteologii, teologii małżeństwa i rodziny oraz nauk o rodzinie.
ORCID: 0000-0001-6081-0134



156 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

ks. RENÉ ROUX – Profesore Ordinario di Storia della Chiesa Antica e Patrologia 
(profesor zwyczajny historii starożytnego Kościoła i patrologii). Rektor Wydziału 
Teologicznego w Lugano. Po studiach filozoficznych i teologicznych oraz święceniach 
kapłańskich w 1991 roku w diecezji Aosta specjalizował się w teologii patrystycznej 
i studiach orientalnych w Rzymie, Oksfordzie i Paryżu. W latach 2000-2003 wykła-
dał patrologię i dogmatykę w Instytucie Teologicznym Świętego Anzelma w Aosta. 
Po nauczaniu w Rzymie, Afryce, Indiach i Niemczech, od 2010 roku objął katedrę 
historii starożytnego Kościoła, patrologii i wschodnich nauk kościelnych na Wydziale 
Teologicznym Uniwersytetu w Erfurcie, gdzie w 2012 roku został prodziekanem i dzie-
kanem ds. studiów. Został także członkiem Komisji ds. Badań Naukowych oraz Komisji 
ds. Nauczania tej samej uczelni. W 2014 roku został mianowany rektorem Wydziału 
Teologicznego w Lugano, a dwa lata później wybrany prezesem Stowarzyszenia Akre-
dytowanych Prywatnych Uniwersytetów w Szwajcarii (AAPU). W 2019 roku został 
członkiem Komisji ds. Teologii i Ekumenizmu Konferencji Episkopatu Szwajcarii. Jego 
główne obszary badawcze to historia doktryn chrystologicznych w kontekście greckim 
i syryjskim, historia hermeneutyki teologicznej oraz teologia religii.
ORCID: 0009-0008-3041-0154

ks. TOMASZ SULIK – dr teol., mgr lic. prawa kanonicznego; wykładowca Archidie-
cezjalnego Wyższego Seminarium Duchownego w Białymstoku; wykładowca Instytutu 
Teologicznego w Białymstoku.
ORCID: 0009-0004-9863-8041

ks. MARIAN ZAJĄC – prof. dr hab. nauk teologicznych, kapłan Diecezji Tarnow-
skiej, pracownik Katedry Katechetyki Integralnej Wydziału Teologii KUL, konsultor 
Komisji Wychowania Katolickiego KEP, rzeczoznawca ds. oceny programów nauczania 
religii i podręczników katechetycznych przy Komisji Wychowania Katolickiego KEP, 
członek Stowarzyszenia Katechetyków Polskich, redaktor naczelny ogólnopolskiej 
serii podręczników do nauczania religii Z Bogiem na ludzkich drogach.
ORCID: 0000-0002-2940-5154



Zasady publikowania
1. � Jeśli Redakcja „Studiów Teologii Dogmatycznej” nie określi języka, w jakim ma 

być opublikowany dany tom czasopisma, to artykuły naukowe przyjmowane są 
do publikacji w języku polskim i językach kongresowych (angielskim, francuskim, 
hiszpańskim, niemieckim, rosyjskim, włoskim).

2. � Redakcja wymaga rzetelności i uczciwości naukowej autorów w przedkładanym 
materiale do druku. W przeciwnym razie Redakcja zastosuje procedury ghostwriting, 
guest authorship, a wykryte przypadki będą demaskowane włącznie z powiadomieniem 
odpowiednich podmiotów, których dobro zostało naruszone.

3. � Do artykułu powinna być dołączona afiliacja autora, krótki biogram (do 400 znaków 
ze spacjami) oraz adres mailowy do korespondencji.

4. � Każdy artykuł (bez względu na język, w jakim został zredagowany) winien zawierać 
krótkie streszczenie w języku polskim (do 800 znaków ze spacjami) i w języku angiel-
skim (do 800 znaków ze spacjami) oraz słowa kluczowe w języku polskim i w języku 
angielskim. Autor powinien także dołączyć do artykułu jego tytuł w języku polskim 
i w języku angielskim.

5. � Objętość artykułu, łącznie z ewentualnymi tablicami, rysunkami itp., nie powinna 
przekraczać 28 000 znaków ze spacjami. Do artykułu należy także dołączyć biblio-
grafię załącznikową.

6. � Artykuł powinien być sprawdzony pod względem językowym. Pisownia powinna być 
zgodna z normami języka, w jakim został zredagowany artykuł. 

7. � Jeśli język artykułu nie jest językiem rodzimym autora, należy zadbać, aby osoba, 
dla której jest to język rodzimy (native speaker), dokonała korekty tekstu. Dane tej 
osoby powinny być przesłane wraz z artykułem.

8. � Przesłany tekst powinien być zapisany w jednym z następujących formatów: *.doc, 
*.docx, zaś wszelkie ryciny, wykresy, symbole graficzne w formacie PDF.

9. � Każdy artykuł jest recenzowany przez dwóch rzetelnych recenzentów z ośrodków 
naukowych krajowych lub zagranicznych. Artykuł recenzowany jest poufnie i anoni-
mowo. Stosowany jest model, w którym autor/autorzy i recenzenci nie znają swoich 
tożsamości (double-blind review process).

10. � Materiały do druku należy przesyłać do końca października poprzedzającego rok 
wydania „Studiów Teologii Dogmatycznej” na adres: ktk@uwb.edu.pl. Tylko arty-
kuły nadesłane w terminie, spełniające powyższe wymogi redakcyjne oraz te, które 
uzyskają pozytywne recenzje, będą brane pod uwagę przy redakcji tomu „Studiów 
Teologii Dogmatycznej”. Ostateczną decyzję o publikacji artykułu w „Studiach Teo-
logii Dogmatycznej” podejmuje redaktor naczelny czasopisma.

11. � Szczegółowe wskazania dotyczące tekstu głównego artykułu i zamieszczanych w ar-
tykule przypisów oraz zasady recenzowania znajdują się na stronie internetowej: 
www.std.uwb.edu.pl.



Procedury recenzowania
1. Procedura recenzowania artykułów w „Studiach Teologii Dogmatycznej” jest zgodna 

z zaleceniami opisanymi w broszurze Ministerstwa Nauki Szkolnictwa Wyższego „Dobre 
praktyki w procedurach recenzyjnych w nauce”, Warszawa 2011.

2. � Autorzy, przysyłając pracę do publikacji w czasopiśmie, wyrażają zgodę na proces 
recenzji.

3. � Arkusz recenzji naukowej znajduje się na stronie internetowej „Studiów”.
4. � Nadesłane artykuły są poddane ocenie w pierwszej kolejności przez Redakcję.
5. � Publikacje są recenzowane przez dwóch rzetelnych recenzentów, którzy nie są człon-

kami Redakcji pisma i posiadają co najmniej stopień doktora.
6. � Nadesłane prace nie będą wysyłane do recenzentów z tej samej placówki, z której po-

chodzą Autorzy, oraz do osób mogących pozostawać z Autorem w konflikcie interesów.
7. � Prace recenzowane są poufnie i anonimowo. Stosowany jest model, w którym autor/

autorzy i recenzenci nie znają swoich tożsamości (double-blind review process).
8. � Każdy tom „Studiów” jest recenzowany przez niezależnych dwóch zewnętrznych 

recenzentów, którzy weryfikują nadesłane artykuły i recenzje.
9. � Pracy nadawany jest numer redakcyjny, identyfikujący ją na dalszych etapach procesu 

wydawniczego.
10. � Recenzentom nie wolno wykorzystywać wiedzy na temat pracy przed jej publikacją.
11. � Recenzja w postaci elektronicznej jest przesyłana na adres ktk@uwb.edu.pl oraz 

w formie papierowej z odręcznym podpisem. Jest ona przechowywana w Redakcji 
przez okres 5 lat.

12. � Ostateczną kwalifikację do druku podejmuje Redaktor Naczelny na podstawie analizy 
uwag zawartych w recenzji i ostatecznej wersji artykułu dostarczonej przez Autora.

13. � Raz w roku Redakcja zamieszcza na stronie internetowej uaktualnioną pełną listę 
Recenzentów, z którymi współpracuje.


