
OSOBA I  WSPÓLNOTA

STUDIA TEOLOGII DOGMATYCZNEJ

KATEDRA TEOLOGII KATOLICKIEJ 
UNIWERSYTETU W BIAŁYMSTOKU

Tom XI

Białystok 2025

S T D

S
T

U
D

IA
 

T
E

O

L O G I I  D O

G
M

A
T

Y
C

Z
N

E
J



Zespół redakcyjny:
ks. dr hab. Andrzej Proniewski, prof. UwB – redaktor naczelny

ks. mgr lic. Leszek Marius Jakoniuk – sekretarz redakcji

Rada naukowa/programowa:
ks. dr hab. Grzegorz Barth, prof. KUL (KUL Lublin)

ks. prof. dr Jacques Bernard (UC Lille)
ks. prof. dr hab. Bazyli Degórski (PUST Angelicum Rzym)

ks. prof. dr hab. Krzysztof Góźdź (KUL Lublin)
ks. dr hab. Jacek Kempa, prof. UŚ (UŚ Katowice)
ks. prof. dr hab. Dariusz Kowalczyk (PUG Rzym)

ks. prof. dr Philip Mattathil (Vidyajyoti College of Theology in New Delhi)
prof. dr Ralf Miggelbrink (Universität Duisburg-Essen)

ks. prof. dr hab. Jan Mikrut (PUG Rzym)
ks. prof. dr hab. Andrus Naberkovas (VDU Kowno, Riomer Wilno)
o. prof. dr hab. Andrzej A. Napiórkowski OSPPE (UJPII Kraków)

ks. prof. dr hab. Józef Niewiadomski (UI Innsbruck)
prof. dr Bertram Stubenrauch (LMU München)

ks. prof. dr hab. Włodzimierz Wołyniec (PWT Wrocław)
ks. dr hab. Robert Woźniak, prof. UJPII (UJPII Kraków)

Recenzenci artykułów:
ks. dr hab. Daniel Brzeziński, prof. UMK (UMK Toruń)

ks. prof. dr hab. Bazyli Degórski (PUST Angelicum Rzym)
ks. dr hab. Tomasz Kopiczko (UKSW Warszawa)

ks. prof. dr Philip Mattathil (Vidyajyoti College of Theology in New Delhi)
ks. prof. dr hab. Mieczysław Ozorowski (UKSW Warszawa)

ks. prof. dr hab. Adam Skreczko (UKSW Warszawa)
ks. dr hab. Cezary Smuniewski (Uniwersytet Warszawski)

ks. dr hab. Tomasz Szyszka, prof. UKSW (UKSW Warszawa)

Redaktor tematyczny: ks. dr hab. Andrzej Proniewski, prof. UwB
Redakcja i korekta (język polski): Elżbieta Kozłowska-Świątkowska

Korekta (język angielski): Monika Gierak
Korekta (język francuski): Sébastien Ducourtioux

Opracowanie grafi czne i skład komputerowy: Zbigniew Łaszcz

© Copyright by Uniwersytet w Białymstoku, 2025
ISSN 2449-7452

Wydawnictwo Uniwersytetu w Białymstoku
15-245 Białystok, ul. Ciołkowskiego 1M, tel. 85 745 71 20

https://wydawnictwo.uwb.edu.pl; e-mail: wydawnictwo@uwb.edu.pl
Druk: TOTEM.COM.PL



SPIS TREŚCI
OSOBA I WSPÓLNOTA
Marcin Chmiel

Bonum prolis w małżeństwie katolickim: obowiązki rodzicielskie 
w perspektywie teologicznej i kanonicznej ................................................7

Maciej Fiećko
Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność 
w edukacji domowej .............................................................................22

Piotr Kosiak, Krzysztof Gołębiewski
A Multidimensional Response to the Ecological Crisis: Religion, Ethics, 
and Law in the Light of “Laudate Deum” ..............................................39

Karol Kondracikowski
Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza 
Kułakowskiego .....................................................................................53

Polina Pavlusenko
Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców: 
przegląd literatury i badań empirycznych ...............................................71

Mariusz Piecyk
Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique 
des Églises ..........................................................................................102

Adam Wiński
Źródła myśli eklezjologicznej papieża Franciszka ..................................119

RECENZJE
Adam Budziński

Gilbert Keith Chesterton, „Święty Tomasz z Akwinu. Nowe tłumaczenie, 
uzupełnione o nieznane dotąd fragmenty”, tłum. Magda Sobolewska, 
Fundacja Prodoteo, Warszawa 2024, 176 s. [rec.] ..............................133

Marek Citkowski
Gisbert Greshake, „Wierzę w Boga Trójjedynego. Klucz do zrozumienia 
Trójcy Świętej”, tłum. Wiesław Szymona OP, Wydawnictwo Znak, 
Kraków 2001, 123 s. [rec.] ................................................................140

Leszek Marius Jakoniuk
Libre propos sur « Comme un athlète de Dieu. Manifeste sportif 
et chrétien » d’Arnaud Bouthéon, Éditions Salvator 2017....................146

Dawid Sebastian Kuczyński
Bruno Forte, „Trójca Święta jako historia. Esej o Bogu chrześcijan”, 
tłum. Agnieszka Rybińska, Wydawnictwo Salwator, Kraków 2005, 
308 s. [rec.] .......................................................................................150



CONTENTS
PERSON AND COMMUNITY
Marcin Chmiel

Bonum prolis in Catholic Marriage: Parental Duties in Theological 
and Canonical Perspectives .....................................................................7

Maciej Fiećko
Elements of Personalist Philosophy and Pedagogy and Their Usefulness 
in Homeschooling .................................................................................22

Piotr Kosiak, Krzysztof Gołębiewski
A Multidimensional Response to the Ecological Crisis: Religion, Ethics, 
and Law in the Light of “Laudate Deum” ..............................................39

Karol Kondracikowski
The Post-conciliar Renewal of Moral Theology in the Perspective 
of Fr. Kazimierz Kułakowski .................................................................53

Polina Pavlusenko
The Role of Religion in Coping with War Trauma among Ukrainians: 
A Literature Review and Empirical Evidence ........................................71

Mariusz Piecyk
The Ordained Ministry in the Documents of the World Council 
of Churches .......................................................................................102

Adam Wiński
Sources of Pope Francis’s Ecclesiological Thought ................................119

REVIEVS
Adam Budziński

Gilbert Keith Chesterton, “Święty Tomasz z Akwinu. Nowe tłumaczenie, 
uzupełnione o nieznane dotąd fragmenty”, transl. Magda Sobolewska, 
Fundacja Prodoteo, Warszawa 2024, 176 pp. [rec.] ............................133

Marek Citkowski
Gisbert Greshake, “Wierzę w Boga Trójjedynego. Klucz 
do zrozumienia Trójcy Świętej”, transl. Wiesław Szymona OP, 
Wydawnictwo Znak, Kraków 2001, 123 pp. [rec.] .............................140

Leszek Marius Jakoniuk
Free Refl ections on “Comme un athlète de Dieu. Manifeste sportif 
et chrétien” by Arnaud Bouthéon, Éditions Salvator, 2017 ...................146

Dawid Sebastaian Kuczyński
Bruno Forte, “Trójca Święta jako historia. Esej o Bogu chrześcijan”, 
tłum. Agnieszka Rybińska, Wydawnictwo Salwator, Kraków 2005, 
308 pp. [rec.] .....................................................................................150



OSOBA I WSPÓLNOTA





Marcin Chmiel
Katolicki Uniwersytet Lubelski im. Jana Pawła II
DOI: 10.15290/std.2025.11.01

BONUM PROLIS W MAŁŻEŃSTWIE 
KATOLICKIM: OBOWIĄZKI 

RODZICIELSKIE W PERSPEKTYWIE 
TEOLOGICZNEJ I KANONICZNEJ

BONUM PROLIS IN CATHOLIC MARRIAGE: PARENTAL DUTIES 
IN THEOLOGICAL AND CANONICAL PERSPECTIVES

The article presents the signifi cance of bonum prolis in Catholic marriage, 
analysing its theological foundations as well as parental duties and the up-
bringing of children in the light of canon law. It emphasises that the good 
of off spring is one of the key goods of marriage alongside the good of the 
spouses and is inextricably linked to the procreative dimension of the sacra-
mental union. The paper discusses the obligations of parents arising from the 
canon and civil law, highlighting their inalienable right and duty to educate 
their children physically, morally, and religiously. Special attention is given 
to the religious formation of children – including the sacraments, catechesis, 
and the signifi cance of parents’ Christian testimony – as well as contemporary 
challenges in upbringing and the role of the pastoral care for families. The 
author underscores that bonum prolis is integrally connected to the nature and 
purpose of the Catholic marriage, and that the responsibility for procreation 
and raising children constitutes a vocation with both natural and supernatural 
dimensions, the proper fulfi llment of which promotes not only the good of the 
off spring but also the stability and growth of the marital community.

Key words: canon law, bonum prolis, sacramental marriage, parental respon-
sibilities, Catholic education.

 0009-0004-4035-0512



8 OSOBA I WSPÓLNOTA

Wstęp
Wiele osób czasem nie zdaje sobie sprawy ze znaczenia istotnych obowiązków 

małżeńskich. Brak ich rozeznania może się jednak skutecznie przyczynić nawet 
do rozpadu ich związku pierwotnie postrzeganego jako najpiękniejszy i naj-
trwalszy. Ludzi ochrzczonych, których połączył sakramentalny węzeł, dotyczą 
ponadto obowiązki wypływające z przyjętej wiary. Przy czym trzeba zaznaczyć, 
że dużo trudności sprawia sporządzenie dokładnej i pełnej listy takich praw 
i obowiązków małżeńskich. W ich określeniach ogólnych zazwyczaj mieszczą 
się uprawnienia i obowiązki mniej lub bardziej szczegółowe, których zdolność 
wypełnienia powinni mieć nupturienci. Ma to znaczenie nie tylko podczas 
procesów małżeńskich, ale również w okresie przygotowania i zawierania 
małżeństwa.

W niniejszej pracy zostanie ukazana istota bonum prolis, wynikające stąd 
obowiązki małżonków względem dzieci, cel katolickiego wychowania i formacji 
moralno-duchowej potomstwa, rola ewangelicznego świadectwa rodziców oraz 
wprowadzenie w tajemnicę chrześcijańskiego życia i związane z tym wyzwania. 
Lektura artykułu pozwoli zatem na dużo większą świadomość tych obowiązków, 
co może dać szansę na lepszą ich realizację.

Dobro potomstwa w małżeństwie katolickim
Źródła pochodzenia terminu bonum prolis należy szukać u św. Augustyna. 

W teorii o trzech dobrach, jakimi są: bonum prolis, bonum fi dei, bonum sacramen-
ti, przedstawił on całościowo swoją naukę o małżeństwie. Zaznaczył również, 
że dobra te zostały w pełni zachowane w małżeństwie Maryi i Józefa. Schemat 
augustiańskiej teologii małżeństwa podjęli też inni pisarze, m.in. św. Tomasz 
z Akwinu. Prezentował on tezę, iż zrodzenie i wychowanie potomstwa jest 
najważniejszym zadaniem małżeństwa. Twierdzenie swoje oparł na założeniu, 
że taki cel, jako kluczowe zadanie małżeństwa, skierowany jest ku dobru 
ludzkości, gdyż służy przedłużeniu istnienia gatunku, a dobro wspólne trzeba 
stawiać nad własne1.

Dobro wynikające z rodzenia i wychowania dzieci, prawodawca w obowią-
zujących przepisach kodeksowych stawia obok dobra małżonków. Wyliczając 
zrodzenie i wychowanie na drugim miejscu, po dobru małżonków, nie chce 
on dać do zrozumienia, że głównym celem wspólnoty jest bonum coniugum. 
Zrodzenie i wychowanie potomstwa jest rozpatrywane obok dobra małżonków, 
ponieważ ustawodawca chce podkreślić naturalne ukierunkowanie wspólnoty 

1 Por. M. Bałdyga, Wykluczenie bonum prolis w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku 
i Kodeksie Kanonów Kościołów Wschodnich, „Kościół i Prawo” 7/20 (2018), nr 1, s. 196.



9Marcin Chmiel, Bonum prolis w małżeństwie katolickim: obowiązki rodzicielskie...

ku obu dobrom2. W tym kontekście czymś pożytecznym wydaje się ukazanie 
waloru prokreacyjnego małżeństwa. Przyjmuje ono bowiem na ziemi udział 
w Bożym akcie creatio continua3. Powierzył mu to Bóg słowami: „Bądźcie 
płodni i rozmnażajcie się, abyście zaludnili ziemię i uczynili ją sobie poddaną” 
(Rdz 1,28)4. 

Sobór Watykański II bardzo jasno naucza, że małżeństwo i miłość małżeń-
ska z natury swojej są skierowane ku zrodzeniu i wychowaniu potomstwa5. 
W innych słowach wyraża to Katechizm Kościoła Katolickiego, stwierdzając, że 
płodność miłości małżeńskiej obejmuje także owoce życia moralnego, ducho-
wego i nadprzyrodzonego, jakie przez wychowanie rodzice przekazują swoim 
dzieciom. To rodzice są pierwszymi i głównymi wychowawcami swoich dzieci. 
W tym sensie podstawowym zadaniem małżeństwa i rodziny jest służba życiu6. 
Także Jan Paweł II mocno podkreślał, że miłość małżeńska winna być w pełni 
ludzka, wyłączna i otwarta na nowe życie7. Dając je, małżonkowie spełniają 
szczególną misję jako współpracownicy miłości Boga – Stwórcy i jakby jej 
wyraziciele8.

Oczywiście węzeł małżeński daje małżonkom prawo do potomstwa, ale nie 
jako do swojej własności, do tego, co się małżonkom należy, lecz wyłącznie jako 
niemożliwe do alienacji prawo, aby każdy ze współmałżonków stał się odpo-
wiednio ojcem i matką poprzez prawo do podjęcia aktów ukierunkowanych 
na prokreację9. Zatem małżeństwo i rodzina są nierozdzielne, ponieważ mę-
skość i kobiecość osób związanych małżeństwem są ze swej istoty otwarte na 

2 K. Mierzejewski, Pojęcie „dobra potomstwa” jako źródło praw i obowiązków małżeńskich 
w świetle prawa kanonicznego, „Studia Gdańskie” 29 (2011), s. 132.

3 Por. K. Góźdź, Teologiczne rozumienie małżeństwa osób ochrzczonych a niewierzących, 
„Roczniki Teologiczne” 56 (2019), z. 2, s. 21.

4 Fragmenty Pisma Świętego zostały zaczerpnięte z: Pismo Święte Starego i Nowego Testa-
mentu, Pallottinum, Poznań 2007.

5 Por. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, Constitutio pastoralis Gaudium 
et spes de Ecclesia in mundo huius temporis (7.12.1965), AAS 58 (1966) s. 1025-1115, tekst 
polski: Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
Gaudium et spes, Wrocław 2005, nr 48. Dalej: KDK.

6 Por. Catechismus Catholicae Ecclesiae, Libreria Editrice Vaticana 1997, tekst polski: 
Katechizm Kościoła Katolickiego, wyd. II. popr., Pallottinum 2012, nr 1653. Dalej: KKK.

7 Por. Ioannes Paulus PP. II, Adhortatio apostolica Familiaris consortio (22.11.1981), AAS 74 
(1982), pp. 81-191, tekst polski: Jan Paweł II, Familiaris consortio, Wrocław 2000, nr 29. 
Dalej: FC.

8 Por. KDK, nr 50.
9 K. Mierzejewski, dz. cyt., s. 131.



10 OSOBA I WSPÓLNOTA

przyjęcie daru potomstwa. Bez takiej otwartości dobro małżonków nie byłoby 
godne takiego miana10.

Uwzględniając przy tym słabość i potrzeby nowo narodzonego dziecka, ja-
snym się staje wymóg małżeńskiej i rodzicielskiej miłości do niego. Aby formacja 
nowej istoty ludzkiej, która pojawiła się na świecie, osiągała w rodzinie w pełni 
należny jej wymiar, konieczna jest trwała jedność małżeńska między jej rodzica-
mi. Wiadomo bowiem z doświadczenia, że dobra formacja osobowa potrzebuje 
uporządkowanego środowiska naturalnego. Takie środowisko naturalne może 
zagwarantować przede wszystkim rodzina, a w niej miłujący się rodzice zdolni 
zapewnić bezpieczeństwo i pomoc dziecku w potrzebie. Spełnienie takiego 
wymogu ze strony rodziców w relacji do nowo narodzonego dziecka domaga 
się więc trwałości ich związku małżeńskiego11. I to właśnie w małżeństwie 
sakramentalnym zadanie wychowawcze rodziców nabiera godności i charak-
teru powołania. Staje się wtedy prawdziwą i w ścisłym sensie posługą Kościoła 
w dziele budowania jego członków12.

Rodzicielska odpowiedzialność za wychowanie potomstwa
Refl eksja teologiczna nad dobrem potomstwa nie pozostała jedynie na po-

ziomie doktryny, lecz znalazła swoje konkretne odzwierciedlenie w normach 
prawa kanonicznego, które regulują zarówno istotę małżeństwa, jak i obowiązki 
rodziców. Prawodawca kościelny w kan. 226 § 1 KPK13, dotyczącym obowiąz-
ków i praw wiernych świeckich, stanowi, iż żyjący w małżeństwie są powołani, 
aby jako małżonkowie przyczyniali się do budowania Ludu Bożego14. Z powyż-
szego wynika, że to sakrament małżeństwa nadaje celom tego związku wymiar 
nadprzyrodzony. Sprawia on, że małżonkowie, złączeni w Chrystusie, stają się 
Jego sługami w osiąganiu tych celów. Trzeba zauważyć, że zrodzenie potomstwa 
ma bowiem nie tylko znaczenie naturalne, polegające na przedłużeniu gatunku 
ludzkiego, lecz także przysparza nowych członków Mistycznemu Ciału Chry-
stusa, czyli Kościołowi, powiększając w ten sposób liczbę wybranych. Można 

10 W. Góralski, Naturalny charakter małżeństwa a jego wymiar sakramentalny w świetle prze-
mówienia papieża Jana Pawła II do Roty Rzymskiej z 1 lutego 2001 roku, „Ius Matrimoniale” 
13 (2002), nr 7, s. 11.

11 Por. Cz. Rychlicki, Małżeństwo przymierzem miłości i miłosierdzia, „Ius Matrimoniale” 26 
(2015), nr 4, s. 16.

12 Por. FC, nr 36.
13 Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulagatus (25.01.1983), AAS 75 

(1983), pars II, s. 1-317, tekst polski: Kodeks Prawa Kanonicznego. Zaktualizowany przekład 
na język polski, Pallottinum, Poznań 2022.

14 Por. KPK, kan. 226 § 1.



11Marcin Chmiel, Bonum prolis w małżeństwie katolickim: obowiązki rodzicielskie...

zatem mówić o rodzinie chrześcijańskiej jako posiewie nowych chrześcijan 
i podstawowej komórce chrześcijańskiej społeczności, która przez sieć swoich 
powiązań społecznych i rodzinnych stanowi także źródło chrześcijańskiego 
oddziaływania na świat15. Kanon ten w drugim paragrafi e domyka myśl, wska-
zując, iż rodzice ze względu na to, że dali dzieciom życie, mają bardzo poważny 
obowiązek i prawo ich wychowania. Stąd w głównej mierze do chrześcijańskich 
rodziców należy troska o chrześcijańskie wychowanie dzieci, zgodnie z nauką 
przekazywaną przez Kościół16.

W innym miejscu, gdzie prawo kościelne reguluje kwestie uświęcającego 
zadania Kościoła i sakramentu małżeństwa, kan. 1136 KPK stanowi, że na 
rodzicach spoczywa najpoważniejszy obowiązek i przysługujące im w pierwszej 
kolejności prawo troszczenia się, stosownie do swoich możliwości, o wycho-
wanie potomstwa zarówno fi zyczne, społeczne, kulturalne, jak i moralne oraz 
religijne17. Już na początku godne podkreślenia jest to, że we wspominanym 
kanonie prawodawca używa słów mówiących o najwyższym zobowiązaniu do 
wychowania: offi cium gravissimum18. Oznacza to, że najważniejszym obowiąz-
kiem i pierwszym prawem rodziców jest troska o wychowanie potomstwa. Nie 
wystarczy potomstwo zrodzić, ale trzeba je jeszcze wychować. Prawo rodziców 
do wychowania potomstwa jest zatem jednym z pierwszych (ius primarium) 
i niezbywalnym. Żadna władza ludzka nie może ich tego prawa pozbawić. Obo-
wiązkiem zaś każdej władzy społecznej, zarówno kościelnej, jak i państwowej, 
jest udzielenie rodzicom pomocy w tym zakresie19.

Potwierdza to wyraźnie także Kodeks rodzinny i opiekuńczy w art. 96 § 1. 
Jest w nim mowa o tym, że to rodzice wychowują dziecko pozostające pod 
ich rodzicielską władzą i nim kierują. Obowiązani są przy tym troszczyć się 
o fi zyczny i duchowy rozwój dziecka i przygotować je należycie do pracy dla 
dobra społeczeństwa, odpowiednio do jego uzdolnień20. Warto tu zauważyć, że 
zarówno prawodawca kościelny jak i państwowy mówi wyraźnie o obowiązku 
troski obojga rodziców o wychowanie ich potomstwa. 
15 Por. P. Majer (red.), Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz, Powszechne i partykularne 

ustawodawstwo Kościoła katolickiego, Podstawowe akty polskiego prawa wyznaniowego, 
Kraków 2023, s. 175.

16 Por. KPK, kan. 226 § 2.
17 Por. KPK, kan. 1136.
18 Por. R. Sztychmiler, Istotne obowiązki małżeńskie, „Prawo Kanoniczne: kwartalnik prawno-

-historyczny” 54 (2011), nr 1-2, s. 378.
19 Por. W. Góralski, E. Górecki, J. Krukowski, J. Krzywda, P. Majer, B. Zubert, Komentarz 

do Kodeksu Prawa Kanonicznego. Księga IV. Uświęcające zadanie Kościoła, t. III/2, red. 
nauk. J. Krukowski, Poznań 2011, s. 340.

20 Por. Ustawa z dnia 25 lutego 1964 r. Kodeks rodzinny i opiekuńczy, Dz.U. 1964 Nr 9 poz. 59.



12 OSOBA I WSPÓLNOTA

Widać zatem, że wyniesienie pary małżeńskiej do godności współpracy z Bo-
giem w przekazywaniu nowego życia stanowi wyjątkowy przywilej i wyjątkową 
władzę udzieloną małżeństwu w wymiarze rodzicielskim, a jednocześnie wielką 
jego odpowiedzialność. A ta odpowiedzialność dotyczy zarówno zrodzenia, jak 
i także wychowania i formowania człowieka, zgodnie z jego naturą fi zyczno-
-duchową, nie tylko w wymiarze indywidualnym, ale także społecznym21.

Aspekt prokreacyjny małżeństwa a ważność konsensu małżeńskiego
Analiza zaprezentowanych treści pozwala więc teraz lepiej rozumieć bo-

num prolis jako rzeczywistość ściśle związaną z zasadą prokreacyjną, która jest 
istotnym elementem samego małżeństwa oraz przedmiotem formalnym zgody 
małżeńskiej. Jak zauważa Góralski, w aspekcie podmiotowym dotyczy ono 
intencji potomstwa, czyli prokreacji, a w aspekcie przedmiotowym – z racji 
nierozłącznej więzi między aspektem prokreacyjnym i jednoczącym aktów 
małżeńskich – obejmuje prawa i obowiązki spełniania aktów miłości małżeń-
skiej, które koniecznie powinny zachować swoje otwarcie na przekazanie życia 
ludzkiego. Te prawa i obowiązki nie tylko wpływają na stan życia małżeńskiego 
(matrimonium in facto esse), lecz są aktualne (in suo principio) już w momencie 
powstawania małżeństwa (matrimonium in fi eri), wchodzą bowiem w przedmiot 
formalny konsensu małżeńskiego22.

Istnieje oprócz tego domniemanie polegające na tym, iż nie ma sprzeczno-
ści między zgodą małżonków a znakami czy słowami wykorzystanymi podczas 
zawierania małżeństwa23. Dlatego Bałdyga podkreśla, że nupturienci, wolnym 
od przymusu aktem woli, mają wpływ na powstanie małżeństwa, lecz na jego 
naturę i cel już nie. A bonum prolis, zgodnie ze stałym nauczaniem Kościoła, 
przynależy właśnie do najważniejszych celów małżeńskiego przymierza. Stąd 
wniosek, że podjęcie decyzji uderzającej w aspekt prokreacyjny małżeństwa, 
doprowadziłoby do nieważności stanu małżeńskiego. Jest to symulacja zgody 
małżeńskiej polegająca na tym, że słowa objawiające konsens małżeński nie 
odpowiadają wewnętrznej intencji nupturienta24. Okolicznościami, które mogą 
także wskazywać na wykluczenie bonum prolis, są m.in. stosowanie środków 
antykoncepcyjnych czy popełnienie aborcji25.

21 Por. Cz. Rychlicki, dz. cyt., s. 16.
22 W. Góralski, Wykluczenie bonum prolis (kan. 1101 § 2 KPK) w najnowszym orzecznictwie 

Roty Rzymskiej na przykładzie wybranych wyroków (2013-2020), Pelplin 2022, s. 191-192.
23 Por. KPK, kan. 1101 § 1.
24 Por. M. Bałdyga, dz. cyt., s. 182.
25 W. Góralski, Wykluczenie „bonum prolis” w opublikowanych wyrokach Roty Rzymskiej 

z 2002 r., „Ius Matrimoniale” 24 (2013), nr 18, s. 96.



13Marcin Chmiel, Bonum prolis w małżeństwie katolickim: obowiązki rodzicielskie...

Odmianą wykluczenia bonum prolis jest również wyłączenie pozytywnym 
aktem woli ius ad educationem. Wyróżnić należy tu podział na wychowanie 
potomstwa w aspekcie ludzkim, fi zycznym, którego wyróżnikiem jest bonum 
physicum prolis oraz w aspekcie moralno-religijnym, którego cechą charakte-
rystyczną jest bonum spirituale prolis26.

Gdy zaś chodzi o samą przyczynę wykluczenia dobra potomstwa, to jej wska-
zanie stanowi dowód szczególnie doniosły, jeśli jest ona proporcjonalnie po-
ważna, przynajmniej w ocenie strony, a także znacząca i trwała, która ze swojej 
natury jest powiązana z potomstwem oraz z okolicznościami przedślubnymi jak 
również z okresu po zawarciu małżeństwa27. Jednak, mimo że prawo potomstwa 
do wychowania religijnego jest niezwykle doniosłe, to nie wchodzi w skład 
przedmiotu konsensusu małżeńskiego, stąd nie wpływa na jego wadliwość28.

Do tej kwestii odniosła się Międzynarodowa Komisja Teologiczna, stwierdza-
jąc, że miłość oblatywna nie ogranicza się do wzajemnego dobra małżonków, 
lecz w pełni wpływa na dobro potomstwa, jako subtelny owoc płodności miłości 
małżeńskiej. Zatem, jeśli dobro miłości między małżonkami jest dotknięte 
w korzeniu, może to wpływać bezpośrednio i wyraźnie na dobro potomstwa29.

Formacja religijna dzieci jako element bonum prolis
W tym świetle można stwierdzić, że wychowanie naturalne jest obowiązkiem 

wszystkich rodziców, a wychowanie chrześcijańskie30 jest obowiązkiem rodziców 
będących chrześcijanami31. Przez takie wychowanie religijne małżonkowie 
powinni przygotować swoje dzieci do życia według zasad wiary w celu ich 
osobistego uświęcenia32. Gwarantuje to już sama Konstytucja Rzeczypospo-
litej Polskiej z 2 IV 1997 r. Respektując umowy międzynarodowe, stwierdza 
w art. 48: „Rodzice mają prawo do wychowania dzieci zgodnie z własnymi 
przekonaniami. Wychowanie to powinno uwzględniać stopień dojrzałości 

26 M. Bałdyga, dz. cyt., s. 187.
27 Por. W. Góralski, Wykluczenie „bonum prolis” w opublikowanych wyrokach Roty Rzymskiej..., 

s. 95.
28 Por. M. Bałdyga, dz. cyt., s. 187.
29 Por. Commissione Teologica Internazionale, Commissione Teologica Internazionale, 

Reciprocità tra fede e sacramenti nell’economia sacramentale (3.03.2020), Libreria Editrice 
Vaticana 2021, nr 177.

30 Szersze omówienie zasad związanych z wychowaniem katolickim można znaleźć w: Paulus 
PP. VI, Declaratio de educatione christiana Gravissimum educationis (28.10.1965), AAS 58 
(1966), s. 728-739.

31 Por. R. Sztychmiler, Istotne obowiązki małżeńskie..., s. 378.
32 Tamże, s. 380.



14 OSOBA I WSPÓLNOTA

dziecka, a także wolność jego sumienia i wyznania oraz jego przekonania”33. 
Warto podkreślić, że ze wszystkich dziedzin wychowania KPK najwięcej miejsca 
poświęca właśnie wychowaniu religijnemu. Normy tego dotyczące zawarte 
są aż w 19 kanonach. Jest to wyrazem szczególnej odpowiedzialności Urzędu 
Nauczycielskiego Kościoła za wychowanie religijne34. 

W procesie wychowawczym rodzice mają prawo korzystać z pomocy zarówno 
Kościoła, jak i państwa. Zadaniem rodziców katolickich jest troska o katolickie 
wychowanie potomstwa według zasad głoszonych przez Urząd Nauczycielski 
Kościoła35. Doniosłe znaczenie w tej dziedzinie posiadają szkoły różnych 
szczebli, które winny nieść wydatną pomoc nie tylko w kształceniu, ale także 
w wychowaniu36. Zgodnie z kan. 774 § 1 i kan. 779 KPK szczególnie właśnie 
do rodziców katolickich należy troska o zdobywanie przez dzieci i młodzież 
wiedzy religijnej oraz kształcenie postaw chrześcijańskich poprzez katechi-
zację37. Dziecko jest osobą z własnym, głębokim, emocjonalnym, moralnym 
i duchowym wymiarem. Pełna edukacja dziecka powinna więc obejmować 
realizację tych wszystkich aspektów. W konsekwencji brak woli, aby reali-
zować prawa dziecka do pełnej edukacji, w tym katechizacji, z jakiejkolwiek 
przyczyny, oznaczałoby podważenie samej istoty dobra potomstwa38.

Innym przepisem, w którym prawodawca nakłada na rodziców katolickich 
obowiązek katolickiego wychowania dzieci, jest kan. 793 § 1 KPK. Wskazuje 
on wyraźnie, że rodzice oraz ci, którzy ich zastępują, mają obowiązek i zarazem 
prawo do wychowania potomstwa. Rodzice katoliccy mają ponadto obowiązek 
i prawo dobierania takich środków i instytucji, za pomocą których, uwzględnia-
jąc miejscowe warunki, mogliby lepiej zadbać o katolickie wychowanie swoich 
dzieci39. Rodzice mają zabiegać o to, ażeby ustawy państwowe dotyczące kształ-
cenia młodzieży zapewniały jej także w szkole wychowanie religijne i moralne, 
zgodne z sumieniem rodziców40. Rodzice mają również obowiązek posyłać swoje 

33 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz.U. Nr 78, poz. 483 
z późn. zm.). [Stan prawny na dn. 06.08.2025 r.]

34 R. Sztychmiler, Doktryna Soboru Watykańskiego II o celach małżeństwa i jej recepcja w Ko-
deksie Prawa Kanonicznego z 1983 r., Lublin 1993, s. 403.

35 Zob. FC, nr 36-41; Zob. KKK, nr 2221-2252.
36 Por. J. Dyduch, W. Góralski, E. Górecki, J. Krukowski, M. Sitarz, Komentarz do Kodeksu 

Prawa Kanonicznego. Księga II. Lud Boży, t. II/1, red. nauk. J. Krukowski, Poznań 2005, 
s. 47.

37 R. Sztychmiler, Istotne obowiązki małżeńskie..., s. 380.
38 Por. K. Mierzejewski, dz. cyt., s. 135.
39 Por. KPK, kan. 793 § 1.
40 Por. KPK, kan. 799.



15Marcin Chmiel, Bonum prolis w małżeństwie katolickim: obowiązki rodzicielskie...

dzieci do szkół zapewniających im katolickie wychowanie. Tam, gdzie nie ma 
szkół katolickich, rodzice mogą posyłać dzieci do szkół niekatolickich41, lecz 
muszą wtedy sami zatroszczyć się o to, aby dzieci poza szkołą otrzymały należne 
wychowanie katolickie42.

Formacja religijna w dużej mierze realizuje się poprzez odpowiedzialność 
za przyjmowanie sakramentów przez dzieci. Wtajemniczenie chrześcijańskie 
dziecka rozpoczyna się przez udzielenie mu sakramentu chrztu43. Rodzice mają 
obowiązek troszczyć się, ażeby ich dzieci zostały ochrzczone w pierwszych 
tygodniach życia; możliwie najszybciej po urodzeniu44. Przed chrztem dziecka 
jego rodzice i chrzestni powinni być odpowiednio pouczeni o znaczeniu tego 
sakramentu i o związanych z nim obowiązkach45. Rodzice lub ich zastępcy mają 
szczególny obowiązek zatroszczyć się o to, aby dzieci po dojściu do używania ro-
zumu i odpowiednim przygotowaniu przystąpiły, po uprzedniej spowiedzi sa-
kramentalnej, do Komunii Świętej46. Takie przygotowanie winno dać dzieciom 
zrozumienie tajemnicy Chrystusa oraz umożliwić przyjęcie Ciała Chrystusa 
z wiarą i pobożnością47. Rodzice winni zadbać o to, aby dzieci po pierwszym 
przystąpieniu do sakramentu pokuty, co pewien czas, a przynajmniej raz w roku 
wyznawały wiernie wszystkie swoje grzechy w spowiedzi sakramentalnej48. 
Ponadto, jeśli Konferencja biskupów nie postanowi inaczej, dzieci w pobliżu 
wieku rozeznania powinny przyjąć sakrament bierzmowania49. Rodzice przy 
tym mają zadbać o to, aby ich dzieci zostały do bierzmowania odpowiednio 
przygotowane i w odpowiednim czasie do niego przystąpiły50.

Analizując omawiany temat, należy przywołać kolejne wskazanie kościelnego 
prawodawcy. Kanon 774 § 2 KPK stanowi, że rodzice przed wszystkimi innymi 
osobami mają obowiązek słowem i przykładem kształtować dzieci w wierze 
i praktyce życia chrześcijańskiego. Podobny obowiązek spoczywa również na 
tych, którzy zastępują rodziców, oraz na rodzicach chrzestnych i świadkach 

41 R. Sztychmiler, Doktryna Soboru Watykańskiego II..., s. 407.
42 Por. KPK, kan. 798.
43 Por. KPK, kan. 842 § 2.
44 Por. KPK, kan. 867.
45 Por. KPK, kan. 851 § 2.
46 Por. KPK, kan. 914.
47 Por. KPK, kan. 913 § 1.
48 Por. KPK, kan. 989.
49 Por. KPK, kan. 891.
50 Por. KPK, kan. 890.



16 OSOBA I WSPÓLNOTA

bierzmowania51. Katechizm Kościoła Katolickiego doprecyzuje, że to właśnie 
w rodzinie chrześcijańskiej rodzice są wobec swoich dzieci pierwszymi zwiastu-
nami wiary52. Rodzina chrześcijańska to miejsce, gdzie w szczególny sposób jest 
praktykowane kapłaństwo chrzcielne ojca rodziny, matki, dzieci i wszystkich 
członków wspólnoty rodzinnej53. Pada tam oprócz tego ważne stwierdzenie, 
że dom rodzinny jest pierwszą szkołą życia chrześcijańskiego i szkołą bogatego 
człowieczeństwa, a dziecko uczy się wytrwałości i radości pracy, miłości bra-
terskiej, wielkodusznego przebaczania, a zwłaszcza oddawania czci Bogu przez 
modlitwę i ofi arę ze swojego życia54. Dodatkowo konstytucja Lumen gentium 
poucza, że małżonkowie i rodzice chrześcijańscy powinni, idąc własną drogą, 
przez całe życie podtrzymywać się wzajemnie w łasce z pomocą wiernej miłości, 
a przyjmowanemu z miłością od Boga potomstwu wpajać chrześcijańskie zasady 
i ewangeliczne cnoty55. Z tego wynika, że Kościół – co jest skądinąd zrozu-
miałe – pragnie wychować dzieci we własnej tradycji. Ta odpowiedzialność za 
katolickie wychowanie dzieci spoczywa, co jest ważne, na obojgu rodzicach. 
A podstawowym punktem odniesienia dla wychowania w rodzinie chrześcijań-
skiej jest Chrystus. W Nim bowiem zostaliśmy ochrzczeni, do Niego należymy 
w życiu i śmierci, stanowiąc część Jego Ciała (por. 1 Kor 12,27). Zatem dziecko 
potrzebuje świadectwa ewangelicznego życia obojga rodziców56. Na czym ono 
może polegać?

Adamowicz w swoim artykule dotyczącym bonum prolis wylicza m.in.: aktyw-
ny udział w chrześcijańskiej organizacji życia małżeńskiego i rodzinnego; wspie-
ranie i domaganie się religijnego wychowywania dzieci; przybliżanie dzieciom 
katolickiej wiary poprzez własny przykład prowadzenia życia; pogłębianie swojej 
wiary przez religijne kształcenie i prowadzenie ze swoim współmałżonkiem roz-
mów dotyczących wiary; nabycie umiejętności udzielania dzieciom odpowiedzi 
na pytania związane z wiarą; pielęgnowanie ze swoją rodziną modlitwy57.

51 Por. KPK, kan. 774 § 2.
52 Por. KKK, nr 1656.
53 Por. KKK, nr 1657.
54 Por. tamże.
55 Por. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, Constitutio dogmatica de 

Ecclesia Lumen gentium (21.11.1964), AAS 57 (1965), pp. 5-75, tekst polski: Sobór Waty-
kański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, Wrocław 2004, nr 41.

56 Por. L. Adamowicz, Bonum prolis w małżeństwach mieszanych, [w:] W orbicie zasady „od-
powiedzialnego rodzicielstwa”. Adekwatne rozumienie pojęcia bonum prolis wyzwaniem dla 
współczesnej kanonistyki, A. Pastwa (red.), Katowice 2014, s. 77.

57 Tamże, s. 79.



17Marcin Chmiel, Bonum prolis w małżeństwie katolickim: obowiązki rodzicielskie...

Powyższe prowadzi do wniosku, iż to rodzice chrześcijańscy powinni wpro-
wadzić dzieci w tajemnice życia chrześcijańskiego. Powinny one także otrzy-
mać formację religijną i moralną zgodną z ich przekonaniami58. Przedmiot tej 
formacji stanowi, ogólnie mówiąc, wszystko to, co jest niezbędne do wpro-
wadzenia dziecka w życie nadprzyrodzone. Mierzejewski wymienia tu troskę 
rodziców o wzrost wiary dziecka, udział potomstwa w życiu sakramentalnym, 
praktykowanie modlitwy, udział w liturgii, zgłębianie Słowa Bożego, udział 
w katechezie, kształtowanie prawidłowego sumienia, właściwe uświadomienie 
seksualne, postępowanie zgodne z zasadami wiary. Duże znaczenie ma przykład 
życia prawdziwie chrześcijańskiego, dawany przez rodziców dziecka59. Można 
zatem zauważyć, że wychowanie do wiary katolickiej w małżeństwie zaczyna 
się już od momentu chrztu dziecka, który jest narodzeniem duchowym w po-
rządku łaski. Poprzez chrzest, a nie przez fi zyczne zrodzenie, dziecko otrzymuje 
prawo do wychowania chrześcijańskiego. Gdy więc chodzi o prawo – obowią-
zek rodziców moralnego i religijnego wychowania potomstwa, to minimalna, 
a zarazem istotna treść tego prawa – obowiązku, obejmuje ogólne otwarcie na 
wymiar moralny i religijny w wychowaniu60.

Obowiązek wychowania katolickiego ma tak duże znaczenie, że strona ka-
tolicka, która zawiera małżeństwo mieszane, składa przyrzeczenie uczynienia 
wszystkiego, co w jej mocy, aby wszystkie dzieci zostały ochrzczone i wychowane 
w Kościele katolickim. Druga zaś strona winna przyjąć to do wiadomości61.

Jest to dodatkowo tak istotna i poważna kwestia, że prawodawca kościelny 
przestrzega, że rodzice katoliccy popełniają przestępstwo, gdy oddają dziecko 
do chrztu lub na wychowanie w religii niekatolickiej62. Przestępstwo to jest 
stosunkowo wielkie, skoro przepis prawny nakazuje sprawców tego przestępstwa 
ukarać cenzurą63.

Wyzwania dotyczące realizowania bonum prolis
Wykonanie tych obowiązków, tj. zachowania własnej wiary w rodzinie oraz 

usunięcia zagrożeń w jej praktykowaniu, jak i ochrzczenie oraz wychowanie 

58 Por. W. Góralski, E. Górecki, J. Krukowski, J. Krzywda, P. Majer, B. Zubert, dz. cyt., 
s. 340.

59 K. Mierzejewski, Pojęcie „dobra potomstwa”..., s. 133-134.
60 Tamże, s. 134.
61 Por. KPK, kan. 1125 nn. 1 i 3.; Por. K. Mierzejewski, dz. cyt., s. 133.
62 Por. KPK, kan. 1367.
63 Por. T. Pawluk, Prawo Kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II, t. 4, Dobra doczesne 

Kościoła. Sankcje w Kościele. Procesy, Olsztyn 2016, s. 128.



18 OSOBA I WSPÓLNOTA

potomstwa w wierze katolickiej może niestety napotkać liczne trudności64. 
Zauważyć trzeba, że rozpowszechniony i tolerowany społecznie egoistyczny 
oraz konsumpcjonistyczny model życia, mający różnorodne przyczyny, skutkuje 
licznymi próbami negacji istotnego celu małżeństwa jako rodziny, czyli pro-
kreacji, jak i wielorakimi zaniedbaniami religijnego wychowania potomstwa65.

Coraz pilniejsze wydaje się zorganizowanie lub podniesienie na wyższy poziom 
duszpasterstwa małżeństw i rodzin, wspieranie tych dzielnie pokonujących 
trudności oraz tych ulegających osłabieniu przez te trudności. Należy pamię-
tać w sposób szczególny o małżonkach opuszczonych, którzy pomimo pokus 
światowych dochowują wierności małżeńskiej i często z wielkim poświęceniem 
wychowują dzieci66.

Dekret ogólny Konferencji Episkopatu Polski o przeprowadzaniu rozmów 
kanoniczno-duszpasterskich z narzeczonymi przed zawarciem małżeństwa ka-
nonicznego podkreśla, że w rozmowie duszpasterskiej należy zadawać konkretne 
pytania o stanowisko każdego z narzeczonych odnośnie do praktyk religijnych, 
wychowania i edukacji religijnej dzieci, świętowania dni świątecznych, praktyk 
pokutnych, w tym postnych. Duszpasterz powinien przypominać zwłaszcza 
o obowiązku niedzielnej Mszy Świętej, ochrzczenia dzieci i ich katolickiego 
wychowania. Osoba odpowiedzialna za przygotowanie winna ponadto zwrócić 
uwagę narzeczonym, że rezygnacja z praktyk religijnych i realizowania innych 
obowiązków wynikających z wiary, przed ślubem i po ślubie, jest poważnym 
naruszeniem obowiązków katolika67.

Cenną wskazówkę w tej dziedzinie daje również papież Franciszek. W ad-
hortacji Amoris laetitia napisał, że wychowanie dzieci powinno być naznaczone 
procesem przekazywania wiary, który napotyka trudności ze względu na ak-
tualny styl życia, godziny pracy oraz złożoność dzisiejszego świata, w którym 
wiele osób utrzymuje szalone tempo, aby móc przeżyć. Mimo to, rodzina musi 
pozostać miejscem, w którym uczymy się dostrzegania motywów i piękna wiary, 

64 Por. Z. Janczewski, Małżeństwo niesakramentalne chrześcijan, „Ius Matrimoniale” 
18 (2007), nr 12, s. 42.

65 Por. M. Bałdyga, dz. cyt., s. 196.
66 Por. R. Sztychmiler, Sakramentalność małżeństwa w perspektywie prawnokanonicznej, 

„Studia Teologii Dogmatycznej” 2 (2016), s. 103.
67 Por. L. Adamowicz, P. Majer, Praktyczny komentarz do Dekretu ogólnego Konferencji 

Episkopatu Polski o przeprowadzaniu rozmów kanoniczno-duszpasterskich z narzeczonymi 
przed zawarciem małżeństwa kanonicznego z dnia 8 października 2019 roku, Sandomierz 
2021, s. 177-178.



19Marcin Chmiel, Bonum prolis w małżeństwie katolickim: obowiązki rodzicielskie...

modlitwy oraz służby innym68. Dlatego, kontynuuje Papież, trzeba pobudzać 
osobiste doświadczenie wiary i dawać jasne świadectwo. Rodzice, którzy chcą 
wspomagać wiarę swoich dzieci, powinni dostrzegać zachodzące w nich zmia-
ny, wiedząc, że doświadczenie duchowe nie może być narzucone, ale powinno 
być zaproponowane ich wolności. Istotne znaczenie ma to, aby dzieci widzia-
ły w konkretny sposób, że dla ich rodziców modlitwa jest naprawdę ważna. 
Dlatego chwile modlitwy rodzinnej i przejawy pobożności ludowej mogą mieć 
większą siłę ewangelizacyjną od wszelkich katechez i wszystkich przemówień69.

Jednakże przy całej wzniosłości tematyki bonum prolis, nie wolno zapomnieć, 
że małżeństwo nie jest ustanowione wyłącznie dla rodzenia potomstwa. Sama 
bowiem natura nierozerwalnego przymierza między dwiema osobami oraz dobro 
potomstwa wymagają, aby także wzajemna miłość małżonków prawowicie się 
wyrażała, aby się rozwijała i dojrzewała. Dlatego małżeństwo trwa jako połącze-
nie i wspólnota całego życia i zachowuje swoją wartość oraz nierozerwalność 
nawet wtedy gdy brakuje tak często pożądanego potomstwa70.

Zakończenie
Lektura opracowania pozwala usystematyzować wiedzę na temat obo-

wiązków małżeńskich związanych z wiarą. Z wnikliwej ich analizy wynika, że 
fundamentalnym obowiązkiem służącym bonum prolis w dziedzinie wiary jest 
obowiązek katolickiego wychowania dzieci. Rodzice związani sakramentalnie 
powinni to czynić zgodnie z nauką Kościoła, ucząc chrześcijańskich zasad 
i wartości oraz, o czym często nie pamiętają, dając świadectwo swoim własnym 
przykładem.

Słowa kluczowe: prawo kanoniczne, bonum prolis, małżeństwo sakramentalne, 
obowiązki rodzicielskie, wychowanie katolickie.

Bibliografi a:
1. Catechismus Catholicae Ecclesiae, Libreria Editrice Vaticana 1997, tekst polski: 

Katechizm Kościoła Katolickiego, wyd. II. popr., Pallottinum 2012.
2. Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, Pallottinum, Poznań 2007.

68 Franciscus, Adhortatio apostolica Amoris laetitia (19.03.2016), AAS 108 (2016), 
s. 312-446, tekst polski: Ojciec Święty Franciszek, Posynodalna Adhortacja apostolska 
Amoris laetitia, Kraków 2016, nr 287. Dalej: AL.

69 AL, nr 288.
70 KDK, nr 50.



20 OSOBA I WSPÓLNOTA

Źródła prawa kanonicznego
1. Codex Iuris Canonici auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulagatus (25.01.1983), 

AAS 75 (1983), pars II, s. 1-317, tekst polski: Kodeks Prawa Kanonicznego. Zak-
tualizowany przekład na język polski, Pallottinum, Poznań 2022.

2. Commissione Teologica Internazionale, Reciprocità tra fede e sacramenti nell’eco-
nomia sacramentale (3.03.2020), Libreria Editrice Vaticana 2021; https://www.
vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20200303_
reciprocita-fede-sacramenti_en.html [dostęp 19.10.2023].

3. Franciscus, Adhortatio apostolica Amoris laetitia (19.03.2016), AAS 108 (2016), 
s. 312-446, tekst polski: Ojciec Święty Franciszek, Posynodalna Adhortacja apostolska 
Amoris laetitia, Kraków 2016.

4. Ioannes Paulus PP. II, Adhortatio apostolica Familiaris consortio (22.11.1981), AAS 
74 (1982), s. 81-191, tekst polski: Jan Paweł II, Familiaris consortio, Wrocław 2000.

5. Paulus PP. VI, Declaratio de educatione christiana Gravissimum educationis 
(28.10.1965), AAS 58 (1966), s. 728-739.

6. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, Constitutio dogmatica de 
Ecclesia Lumen gentium (21.11.1964), AAS 57 (1965), s. 5-75, tekst polski: Sobór 
Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, Wrocław 2004.

7. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, Constitutio pastoralis 
Gaudium et spes de Ecclesia in mundo huius temporis (7.12.1965), AAS 58 (1966), 
s. 1025-1115, tekst polski: Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele 
w świecie współczesnym Gaudium et spes, Wrocław 2005.

Źródła prawa cywilnego
1. Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r. (Dz.U. Nr 78, poz. 

483 z późn. zm.). [Stan prawny na dn. 06.08.2025 r.]
2. Ustawa z dnia 25 lutego 1964 r. Kodeks rodzinny i opiekuńczy, (t.j. Dz.U. z 2020 r. 

poz. 1359, z późn. zm.). [Stan prawny na dn. 06.12.2023 r.]

Literatura
1. Adamowicz L., Bonum prolis w małżeństwach mieszanych, [w:] W orbicie zasady 

„odpowiedzialnego rodzicielstwa”. Adekwatne rozumienie pojęcia bonum prolis wy-
zwaniem dla współczesnej kanonistyki, A. Pastwa (red.), Katowice 2014, s. 65-80.

2. Adamowicz L., Majer P., Praktyczny komentarz do Dekretu ogólnego Konferencji 
Episkopatu Polski o przeprowadzaniu rozmów kanoniczno-duszpasterskich z narze-
czonymi przed zawarciem małżeństwa kanonicznego z dnia 8 października 2019 roku, 
Sandomierz 2021.

3. Bałdyga M., Wykluczenie bonum prolis w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 roku 
i Kodeksie Kanonów Kościołów Wschodnich, „Kościół i Prawo” 7/20 (2018), nr 1, 
s. 181-200.

4. Dyduch J., Góralski W., Górecki E., Krukowski J., Sitarz M., Komentarz do Kodeksu 
Prawa Kanonicznego. Księga II. Lud Boży, t. II/1, red. nauk. J. Krukowski, Poznań 
2005.



21Marcin Chmiel, Bonum prolis w małżeństwie katolickim: obowiązki rodzicielskie...

5. Góralski W., Górecki E., Krukowski J., Krzywda J., Majer P., Zubert B., Komentarz 
do Kodeksu Prawa Kanonicznego. Księga IV. Uświęcające zadanie Kościoła, t. III/2, 
red. nauk. J. Krukowski, Poznań 2011.

6. Góralski W., Naturalny charakter małżeństwa a jego wymiar sakramentalny w świetle 
przemówienia papieża Jana Pawła II do Roty Rzymskiej z 1 lutego 2001 roku, „Ius 
Matrimoniale” 13 (2002), nr 7, s. 7-22.

7. Góralski W., Wykluczenie „bonum prolis” w opublikowanych wyrokach Roty Rzymskiej 
z 2002 r., „Ius Matrimoniale” 24 (2013), nr 18, s. 73-99.

8. Góralski W., Wykluczenie bonum prolis (kan. 1101 § 2 KPK) w najnowszym orzecznic-
twie Roty Rzymskiej na przykładzie wybranych wyroków (2013-2020), Pelplin 2022.

9. Góźdź K., Teologiczne rozumienie małżeństwa osób ochrzczonych a niewierzących, 
„Roczniki Teologiczne” 56 (2019), z. 2, s. 19-34.

10. Janczewski Z., Małżeństwo niesakramentalne chrześcijan, „Ius Matrimoniale” 18 
(2007), nr 12, s. 35-49.

11. Majer P. (red.), Kodeks Prawa Kanonicznego. Komentarz, Powszechne i partykularne 
ustawodawstwo Kościoła katolickiego, Podstawowe akty polskiego prawa wyznaniowego, 
Kraków 2023.

12. Mierzejewski K., Pojęcie „dobra potomstwa” jako źródło praw i obowiązków mał-
żeńskich w świetle prawa kanonicznego, „Studia Gdańskie” 29 (2011), s. 123-139.

13. Pawluk T., Prawo Kanoniczne według Kodeksu Jana Pawła II, t. 4, Dobra doczesne 
Kościoła. Sankcje w Kościele. Procesy, Olsztyn 2016.

14. Rychlicki Cz., Małżeństwo przymierzem miłości i miłosierdzia, „Ius Matrimoniale” 
26 (2015), nr 4, s. 5-28.

15. Sztychmiler R., Doktryna Soboru Watykańskiego II o celach małżeństwa i jej re-
cepcja w Kodeksie Prawa Kanonicznego z 1983 r., Towarzystwo Naukowe KUL, 
Lublin 1993.

16. Sztychmiler R., Istotne obowiązki małżeńskie, „Prawo Kanoniczne: kwartalnik 
prawno-historyczny” 54 (2011), nr 1-2, s. 357-381.

17. Sztychmiler R., Sakramentalność małżeństwa w perspektywie prawnokanonicznej, 
„Studia Teologii Dogmatycznej”  2 (2016), s. 86-105.



Maciej Fiećko
badacz niezależny
DOI: 10.15290/std.2025.11.02

ELEMENTY FILOZOFII I PEDAGOGIKI 
PERSONALISTYCZNEJ I ICH PRZYDATNOŚĆ 

W EDUKACJI DOMOWEJ

ELEMENTS OF PERSONALIST PHILOSOPHY AND PEDAGOGY 
AND THEIR USEFULNESS IN HOMESCHOOLING

The purpose of this article is to look at the basic assumptions of personalist 
philosophy and pedagogy, especially the concept of the person and its forma-
tion over the centuries, from antiquity to the present, the role of the teacher, 
the optics and essence of personalist education and the teacher-pupil relation-
ship in this current of thought. The above analyses are an attempt to fi nd the 
answer to the question – can personalist philosophy and pedagogy serve to 
develop and promote the idea of homeschooling? 

Key words: personalism, concept of person, education, pedagogy, homeschooling.

Wstęp

Człowiek jest najciekawszą i najbardziej paradoksalną rzeczywistością na ziemi: 
zależy od przestrzeni i czasu, a jednak nad nimi panuje; pragnie uciec od siebie, 
bo jest zwrócony ku światu, a mimo to ciągle do siebie wraca i jest skierowany ku 
swemu wnętrzu; bada ustawicznie świat, a czyni to, by siebie lepiej poznać; człowiek 
jest istotą realną, a ciągle wybiega w światy marzeń i utopii; zetknęły się w nim 
skończoność i nieskończoność, materia i duch; jest on istotą społeczną, a hoduje 
w sobie pierwiastki anarchizmu; ceni wartości moralne i religijne, lecz niekiedy 

 0009-0003-6667-2547



23Maciej Fiećko, Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność w edukacji...

przeciwko nim buntuje się; mówi o ideałach prawdy i miłości, a w praktyce często 
hołduje fałszowi i nienawiści1.

Istota personalizmu jako jednego z najbardziej płodnych współcześnie 
prądów myślowych traktujących o człowieku zawiera się w ukierunkowaniu 
podmiotowym na przedmiot, którego naczelnym pytaniem pozostaje otwarta 
kwestia funkcjonująca od zarania dziejów ludzkości, zawierająca się w odwiecz-
nym pytaniu: kim jest człowiek? Tak postawione pytanie, biorąc pod uwagę 
jego ogólność i stopień złożoności każdego człowieka, pozostawia otwartość na 
udzielenie wyczerpującej odpowiedzi. Prawdopodobnie wyczerpanie zakresu 
semantycznego pojęcia „osoba” zawartego w wyżej postawionym pytaniu jest 
trudne i złożone w poznaniu pełnej, uniwersalnej odpowiedzi na nie. Niemniej 
jednak odpowiedzi na to podstawowe pytanie należy i trzeba szukać, choć 
zawsze będzie ono jedynie jakimś lepszym bądź gorszym ujęciem istoty rzeczy. 
Człowiek, choć refl eksyjny i obdarzony samoświadomością, zawsze się sobie 
wymyka. Każdy sam dla siebie jest zagadką i wydaje się, że zrozumienie „bycia” 
człowiekiem zawsze pozostanie tajemnicą. Wybitne jednostki świata nauki, 
fi lozofowie, teolodzy i szereg myślicieli sugeruje, że odpowiedź na pytanie „kim 
jest człowiek?” najpełniej daje się uchwycić właśnie na gruncie personalizmu – 
można je wówczas przekształcić na brzmienie: „kim jest człowiek jako osoba?”. 
Bez trafnej defi nicji osoby i prawdziwej fi lozofi i człowieka nie jest możliwe 
dobranie odpowiedniego podejścia pedagogicznego.

Idea personalizmu 
Personalizm jest jednym z wiodących współczesnych nurtów fi lozofi czno-

-społecznych. Choć korzenie personalizmu sięgają jeszcze fi lozofi i średniowie-
cza, to ostatecznie swój pełny rozwój uzyskał on dopiero w XX wieku.  Wówczas 
to starano się przeciwstawić ideologiom totalitarnym zniewalającym człowieka 
– takim jak hitleryzm, faszyzm czy komunizm – jego prawdziwie ludzką, to 
jest duchowo-cielesną, moralną i religijną postać. Tym samym próbowano 
ukierunkować świat społeczny w stronę wyjścia z impasu i dramatu wojny, 
a w dziedzinie fi lozofi i społeczno-politycznej wskazać orientację ku humani-
zmowi integralnemu2. W ten sposób starano się przekształcać odczłowieczone 
formy życia w społeczeństwie opanowanym przez siły – klasy i partie – kom-
pletnie podporządkowujące jednostkę przedstawicielom totalitarnej władzy. 
 Można wyjść z założenia, że nurt myślowy, jakim jest personalizm, pojawił się 

1 W. Granat, Osoba ludzka. Próba defi nicji, Lublin 2006, s. 13.
2 Por. F. Adamski, Wychowanie personalistyczne, Kraków 2005, s. 9.



24 OSOBA I WSPÓLNOTA

jako protest przeciw wszelkim próbom urzeczowienia człowieka3. „Ideologii 
wychowania «nowego człowieka», całkowicie pozostającego w służbie panu-
jącej władzy, usiłowano przeciwstawić pełną prawdę o człowieku i jego relacji 
do społeczeństwa”4.

Zainteresowanie personalizmem, swego rodzaju współczesna moda i popu-
larność tego nurtu oraz powrót do idei osoby na początku trzeciego tysiąclecia 
należy do niepodważalnych faktów. Jednakże jest to powrót pełen wielu róż-
nic i licznych kontrowersji, gdyż współczesną kulturę coraz częściej cechuje 
brak spójności, a wszelkie próby całościowego ujęcia człowieka posądzane są 
o dążności natury ideologicznej. Jednakże personalizm jest właściwie anty-
ideologiczny, gdyż poddaje gruntownej krytyce wszelkie urzeczowione postrze-
ganie człowieka, proponując z pomocą znakomitego narzędzia, jaki stanowi idea 
osoby, integralną jego wizję. „Ów osobowy wymiar człowieka jako jednostki 
i członka różnych zbiorowości pozostaje expressis verbis zaakcentowany dopiero 
przez uczonych XX-wiecznych”5. 

Wydaje się uprawnione pokuszenie się o stwierdzenie, że personalizm stanowi 
swego rodzaju kopernikański przewrót perspektywy wszelkiej działalności kul-
turalnej i naukowej współczesnego człowieka. Można to ująć w kilku punktach: 

człowiek nie jest jednym z elementów rzeczywistości, jednym z tematów refl eksji, 
lecz punktem wyjścia wszelkiej refl eksji nad światem, będącym jakby środowiskiem 
współprzenikania się osób; punktem wyjścia refl eksji nad światem jest refl eksja nad 
człowiekiem jako osobą; wstępnym założeniem w tej refl eksji jest defi nicja inte-
gralna człowieka jako osoby6.

 Kategorie podstawowe w terminologii personalistycznej to przede wszyst-
kim sam termin „personalizm”, a dalej szczególnie pojęcie „osoby”, które jest 
zasadniczą kategorią we współczesnej kulturze, prawie, pedagogice, psycho-
logii, polityce, socjologii, teologii, fi lozofi i i szeroko pojmowanym myśleniu 
humanistycznym. Pojęcie „osoba” ma swoją odległą historię i – jak podkreśla 
W. Granat – ma jakąś urzekającą siłę, gdyż jest ciągle na nowo podtrzymywane 
i wyjaśniane7. 

3 Por. I. Dec, Personalizm, [w:] Powszechna encyklopedia fi lozofi i, t. 8, A. Maryniarczyk 
(red.), Lublin 2007, s. 122.

4 F. Adamski, dz. cyt., s. 9.
5 Tamże, s. 11.
6 Cz. Bartnik, Personalizm, Lublin 2008, s. 428.
7 Por. W. Granat, Personalizm chrześcijański. Teologia osoby ludzkiej, Poznań 1985, s. 65.



25Maciej Fiećko, Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność w edukacji...

Korzenie i ewolucja pojęcia osoba – 
starożytność

„Wydaje się, że najbardziej właściwe rozumienie osoby zaczęło się kształtować 
w kulturach Basenu Morza Śródziemnego na gruncie tradycji mezopotamskiej, 
hebrajskiej, greckiej i rzymskiej”8. Wytłumaczenie terminu „osoby” należy za-
cząć od eksplikacji jego znaczenia etymologicznego. Już w II tysiącleciu p.n.e. 
w kulturze starogreckiej obszaru egejskiego pojawił się istotny termin prosopon, 
który oznaczał pierwotnie maskę nakładaną przez aktora na twarz w trakcie 
odgrywania spektaklu na teatralnej scenie (starożytny dramat grecki). Maska 
stanowiła pewną metaforę, pokazywała, że pod nią kryje się „ktoś”, że człowieka 
nie należy określać poprzez rysy twarzy czy wygląd zewnętrzny, ale istota danej 
osoby jest ukryta pod zewnętrznością i powierzchownością. Z czasem zwrotem 
prosopon określano wyróżniające się, wybitne postaci w historii dziejów ludz-
kich, a następnie każdego indywidualnego człowieka. Język łaciński, czerpiąc 
obfi cie z dorobku i kultury hellenistycznej, wytworzył termin persona będący 
połączeniem greckiego prosopon ze słowem phersu (prawdopodobnie słowo to 
zostało zapożyczone z języka Etrusków, określających pojęciem phersu maskę 
oznaczającą charakter lub działania człowieka). 

Ogólnie jednak Grecy i Rzymianie zaczynali określać „osobę” głównie przez zaimki, 
rzeczowniki oraz nazywanie pewnych charakterystycznych uzewnętrznień człowieka 
i jego zachowań czy cech. [...] Było to określenie osoby przez funkcję lub element 
szczególny, wyróżniający kogoś w społeczności, życiu, historii9. 

Grecki termin prosopon i łaciński persona w okresie antycznej kultury 
grecko-rzymskiej zostały uznane za pojęcia równoznaczne, po czym znalazły 
one zastosowanie do teologicznych refl eksji chrześcijańskich, szczególnie w ob-
jaśnianiu dogmatu trynitarnego (dogmat Trójcy Świętej – pojęcie osoby jako 
relacja łącząca Boże Osoby Trójcy Świętej – Ojca, Syna i Ducha Świętego) 
i analizy dogmatów chrystologicznych (np. Chrystus jako posiadacz dwóch 
natur – ludzkiej i Boskiej). 

„W Biblii występuje termin hebrajski phaneh, który w języku greckim tłu-
maczony jest jako prosopon, a w języku łacińskim jako persona. Termin ten 
oznacza postać, jednostkę ludzką, podmiot działań”10. Języki europejskie 
przyswoiły z czasem słowo persona: ang. person, niem. Person, franc. person-
ne. W języku polskim pojęcie „osoba” pochodzi prawdopodobnie od zwrotu 

8 Cz. Bartnik, dz. cyt. s. 64-65.
9 Tamże, s. 65.
10 S. Kowalczyk, Personalizm – podstawy, idee, konsekwencje, Lublin 2012, s. 14.



26 OSOBA I WSPÓLNOTA

„o-sobie”11. Analizy o charakterze etymologicznym oraz te akcentujące kon-
tekst kulturowo-społeczny w różnych kulturach i językach pozwalają zauważyć, 
że w idei osoby zawarte jest stwierdzenie o człowieku jako człowieku w jego 
indywidualności, formie, w sposobie bycia i życia osobnego, odrębnego zarówno 
od otoczenia, jak i od rzeczy, bytu niepowtarzalnego i jednostkowego. Być osobą 
wiąże się tedy z pojedynczością i wyjątkowością. Kategorie te można rozpatry-
wać w wymiarze jakościowym – tylko ja jestem tą osobą, tylko ja jestem sobą, 
oraz w wymiarze ilościowym – nie ma drugiej takiej osoby, jak ja, nie mogę 
mieć sobowtóra, jestem tylko jeden. W związku z powyższym fakty te nadają 
osobie immanencji i wewnętrzności.
Świat przedchrześcijański kierowany ogólną intuicją co do wielkiego zna-

czenia osoby poszukiwał przede wszystkim odpowiedniej terminologii, położył 
fundament pod określenia, na bazie których świat chrześcijański mógł już 
podjąć pierwsze próby formułowania rozwiniętej defi nicji osoby. „Jako pierw-
szy pokusił się o defi nicję osoby [...] Anicius Manlius Boethius (480-524), 
rzymski fi lozof i mąż stanu [...] łączący fi lozofi ę hellenistyczną z tradycjami 
chrześcijańskimi”12. Zaproponował on następującą defi nicję: persona est na-
turae rationabilis individua substantia (osoba jest poszczególną, indywidualną 
substancją istoty rozumnej)13. 

W myśl powyższego opisu osoby jest ona bytem substancjalnym, indywidualnym 
i rozumnym, a więc podmiotem swych działań. Defi nicja Boecjusza weszła do 
kanonu fi lozofi i i teologii chrześcijańskiej, ale często jest oceniana krytycznie. 
Średniowieczny autor Ryszard ze św. Wiktora pod Paryżem dokonał reinterpretacji 
defi nicji osoby Boecjusza, pisząc: „Persona est intellectualis naturae incommuni-
cabilis existentia”14.

Korekta ta ukazuje dwie kolejne właściwości osoby: niekomunikowalność 
oraz realność istnienia. Człowiek nie jest w stanie zakwestionować swojego 
statusu osoby, gdyż cecha niekomunikowalności sprawia, że jako osoba w swej 
rozumnej naturze jest nieprzekazywalny. 

11 A. Brückner, Słownik etymologiczny języka polskiego, Warszawa 1985, s. 384.
12 Cz. Bartnik, dz. cyt., s. 78.
13 A.M. Boecjusz, O pociechach fi lozofi i ksiąg pięcioro oraz traktaty teologiczne, Poznań 1926, 

s. 229-232.
14 S. Kowalczyk, Personalizm..., s. 14.



27Maciej Fiećko, Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność w edukacji...

Korzenie i ewolucja pojęcia osoba – 
średniowiecze

Pojęcie osoby zajmuje szczególne miejsce i zostało znacznie pogłębione 
w chrześcijańskiej myśli średniowiecznej. Jednym z najwybitniejszych myślicieli 
na polu fi lozofi cznym i teologicznym okresu średniowiecza był bez wątpienia 
św. Tomasz z Akwinu, który ideę osoby umieścił jako centralny punkt w swo-
jej antropologii. Opisując osobę, posługiwał się on takimi kategoriami jak: 
indywiduum, natura, osobnik, substancja. Akwinata podkreśla jednostkowość 
bytu, a więc jego niepowtarzalność, wewnętrzne zintegrowanie, unikalność 
wobec innych bytów. Osoba ludzka to każda konkretna i wyjątkowa jednostka. 
Osoby są osobnikami, natomiast osobniki nie mogą być osobami, np. zwierzęta 
posiadają ciało i ducha, ale nie mają duszy, są osobnikami, ale nie osobami. 
Natomiast elementy składowe człowieka w myśl fi lozofi i tomistycznej to 
ciało i dusza – ich połączenie określa indywidualną osobę ludzką. Wspólny 
ludziom i zwierzętom jest natomiast duch – to pulsujące wszechobecne życie, 
które utrzymuje wszystkie stworzenia i cały świat w istnieniu. Natura rozumiana 
dosłownie to wewnętrzna i zarazem pierwsza przyczyna działań. Nie jest ona 
czynnikiem bezpośrednim kreującym działania, lecz wewnętrznym źródłem 
określającym charakter aktywności, dlatego zupełnie inną specyfi kę mają dzia-
łania zwierząt i ludzi. Zwierzęta są zdeterminowane w swej aktywności poprzez 
biologię: popędy i instynkt. Jedynie człowiek jako wolna i rozumna istota jest 
panem swych działań. Wolność i rozumność oraz wynikająca z nich sprawczość 
uzdalnia człowieka do podejmowania samodzielnych decyzji. Według Akwinaty 
osoba ludzka jest tym, co najdoskonalsze w całej naturze15. 

Osobę ludzką w interpretacji fi lozofi i Tomasza z Akwinu charakteryzują 
następujące właściwości: substancjalność, duchowość, indywidualność, nie-
przekazywalność, samorozwój, aksjologiczna wrażliwość, dialogiczność, nakie-
rowanie na życie społeczne16.

Korzenie i ewolucja pojęcia osoba – 
nowożytność 

W fi lozofi i nowożytnej koncepcja osoby uległa przeobrażeniu. Idea osoby 
rozumiana jako całość psychofi zyczna została zmarginalizowana. Nastąpiło 
przesunięcie w stronę rozumienia człowieka jako podmiotowego „ja”. Antro-
pologia tego typu była propagowana przez wybitnego francuskiego myśliciela 
Kartezjusza, który położył główny nacisk na oczywisty fakt istnienia jednostki 
15 Por. S. Kowalczyk, Personalizm..., s. 14-15.
16 Por. tenże, Zarys fi lozofi i człowieka, Sandomierz 2002, s. 198-213.



28 OSOBA I WSPÓLNOTA

ludzkiej. Słynne cogito, ergo sum podkreśla zasadniczą rolę myśli w odniesieniu 
do człowieka. Tak wyrażona przez Kartezjusza „myśl” stała się immanentną 
częścią ludzkiej natury, jakby kwestią fundamentalną, odróżniającą człowieka 
od świata zwierząt. W założeniu tego fi lozofa człowiek jest „substancją, której 
całą istotą jest myślenie”17 „Terminem «myślenie» obejmował całość przeżyć 
psychiczno-umysłowych człowieka: samoświadomość, myślenie dyskursywne, 
intuicję, akty woli, wyobraźnię i sferę emocjonalną”18.

Idea osoby była też w kręgu zainteresowań Immanuela Kanta. Kant 
„[...] z jednej strony dostrzegał trend nauk przyrodniczych do podważania 
osobowego statusu człowieka, lecz z drugiej bronił jego autonomii, odwołując 
się do atrybutów rozumności i wolności”19.

Filozof z Królewca określił dwa przejawy człowieka: noumenalno-istotny 
(homo noumenon – podkreślenie zdolności do myślenia oraz wyboru wartości 
oraz celów i związanej z tym wolności) oraz fenomenalno-zjawiskowy (homo 
phenomenon – czyli aspekt mówiący, że człowiek jest zdeterminowany i podle-
gający prawom działającym w przyrodzie oraz jest istotą materialną). Istnieje 
świat ludzki, w którym człowiek jest osobą oraz świat pozaludzki, gdzie istnieją 
tylko rzeczy 20.

„Istoty rozumne – pisał Kant – nazywamy osobami, ponieważ już ich na-
tura wyróżnia je jako cele same w sobie, tj. jako coś, czego nie należy używać 
jako środka”21 . Człowiek i jego godność osobowa dyktuje zatem, by nigdy nie 
traktować ludzi instrumentalnie. 

Korzenie i ewolucja pojęcia osoba – 
współczesność

W ujęciu Maxa Schelera człowiek został określony jako duchowa indywidu-
alna osoba, różna w swej podmiotowości od świata zwierzęcego: „Osoba ludzka 
to bytowa jedność różnorodnych aktów, uprzednia wobec wszelkich działań: 
poznawczych, dążeniowych, emocjonalnych itp.”22

Jacques Maritain, opisując człowieka, stwierdził: „Osoba to wszechświat 
o naturze rozumnej obdarzony wolnością wyboru i stanowiący tym samym 

17 Kartezjusz, Rozprawa o metodzie właściwego kierowania rozumem i poszukiwania prawdy 
w naukach, Warszawa 1980, s. 54.

18 S. Kowalczyk, Personalizm..., s. 18-19.
19 Tamże, s. 19.
20 Tamże, s. 19-20.
21 I. Kant, Uzasadnienie metafi zyki moralności, Warszawa 1971, s. 61.
22 M. Scheler, dz. cyt., s. 21.



29Maciej Fiećko, Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność w edukacji...

całość niezależną wobec świata”23. Podmiotowość prawna przysługuje osobie 
ludzkiej. Jest to jej niezbywalne prawo. Człowiek jest podmiotem i celem dzia-
łań. Wszelka instrumentalizacja osoby ludzkiej jest wykluczona. Antropologia 
Jacquesa Maritaina jest ujęciem człowieka jako osoby w sposób integralny, czyli 
połączeniem jego cielesności z życiem psychiczno-umysłowym opartym na 
wolnej woli i intelekcie. „Osoba ludzka posiada niezbywalną godność i podmio-
towość, co nie wyklucza obowiązku tworzenia dobra wspólnego w społecznej 
wspólnocie”24.

Istota wychowania personalistycznego
Człowiek staje się Ja w kontakcie z Ty25. „Istotą wychowania personalistycznego 

jest rozwój osoby ludzkiej. To wzajemna twórczość wychowawcy i wycho-
wanka ukierunkowana na to, by pełniej urzeczywistnić swoje człowieczeń-
stwo [...]”26.W zamyśle personalistycznym to uczeń jest pierwszym działającym 
w procesie wychowania (samowychowania). Jest pierwszym i podstawo-
wym czynnikiem wychowania. Nauczyciel natomiast jest tylko współpracow-
nikiem, pomocnikiem w tym procesie. W ujęciu personalizmu pedagogicznego, 
istnieje wyraźne zaakcentowanie realistycznej specyfi ki relacji wychowawczej27. 
Dziecko jest zawsze traktowane jako osoba, nigdy nie jest „własnością” ani 
państwa, ani rodziny. Nikomu nie należy przyznawać w tej kwestii prymatu 
bez względu na jakąkolwiek argumentację. 

Natomiast cechą wiodącą u wychowawcy, powinien być szacunek wobec 
specyfi cznej tajemnicy istoty wychowanka – czyli tego jedynego w swoim 
rodzaju, jednostkowego „misterium” osoby. Każde dziecko stanowi pewną 
tajemnicę, indywidualny byt. Dziecko to jest w procesie stawania się osobą 
przy działaniu i kształtowaniu go poprzez różne bodźce i zabiegi wychowawcze, 
wdrażane przez wychowawców w różnego rodzaju instytucjach wychowawczych 
(personalizm zakłada potrzebę istnienia szkoły, która naucza), jak również przez 
bliższą i dalszą rodzinę, rówieśników, społeczeństwo. 

Nauczyciel musi odznaczać się świadomością swojej roli, która jest swoistym 
towarzyszeniem w procesie nauki i wychowania. Jest to bycie i pomaganie 
podopiecznemu z zewnątrz, poprzez bycie reprezentantem kultury, spuścizny 

23 J. Maritain, Humanizm integralny, Londyn 1960, s. 16.
24 J. Maritain, La personne et le bien commune, [w:] S. Kowalczyk, Personalizm..., s. 22.
25 M. Buber, Ja i Ty. Wybór pism fi lozofi cznych, Warszawa 1992, s. 56.
26 P.T. Goliszek, Wychowanie personalistyczne – ocalić prawdę o osobie ludzkiej, [w:] Osoba 

a wychowanie, K. Guzowski, A. Kostencka, G. Barth (red.), Lublin 2013, s. 53.
27 Por. Z. Kwieciński, B. Śliwerski, Pedagogika, Warszawa 2004, s. 244.



30 OSOBA I WSPÓLNOTA

dziejowej, dostarczycielem informacji istotnych dla zrozumienia współczesnego 
świata oraz kontrolowania i kierowania pracą uczniów w celu systematyzacji 
procesu przekazu i nauki. To ważna rola, jednak nie centralna. Aktywność 
wychowawcy musi powodować mobilizację ucznia, gdyż tylko będąc aktyw-
nym można podejmować trud nauki i rozwoju. Dlatego też od strony ucznia 
wymagana jest solidność, pracowitość, pilność i koncentracja w realizowaniu 
swoich zadań. Aby czegoś chcieć, trzeba najpierw mieć pragnienie. W związku 
z tym wydaje się, że uczeń będzie chciał się uczyć i kształtować swoją osobowość 
w założeniu, że uda się uwydatnić i rozbudzić w nim pragnienie posiadania 
wiedzy i, co najważniejsze, praktycznego jej wykorzystania. Natomiast jeśli 
chodzi o kwestię osobowości, to wychowanek musi widzieć korelację i wartość 
w określonych postawach, wyborach moralnych, postępowaniu z tym, jak wpły-
wa to na jego poczucie sensu, spełnienia, szczęścia. Innymi słowy musi widzieć 
i poczuć, co zyskuje, rozwijając się jako osoba i dążąc do wzoru, który obrał. 

Relacja wychowawcza w personalizmie
Współcześnie daje się zaobserwować dwa różne podejścia pedagogiczne 

odnośnie do procesu wychowawczego oraz miejsca i roli wychowawcy. Tadeusz 
Gadacz wyróżnia wychowanie w „optyce funkcjonowania” i w „optyce bycia”28. 

W optyce funkcjonowania proces wychowawczy charakteryzuje się podej-
ściem obiektywnym. Człowiek jest w nim traktowany w sposób przedmiotowy. 
Kształtowanie wychowanka odbywa się według obowiązujących modeli życia 
typowych dla danego systemu społecznego lub danej ideologii. Nauczyciel 
wychowujący do aktywności funkcjonalnych odbiera każdą chwilę i sytuację, 
w których uczestniczy tak samo. Panuje u niego myślenie schematyczne i po-
ruszanie się według utartych schematów. Wszystko jest z góry określone i nie 
ma możliwości dynamiki, swego rodzaju zaskoczenia i spontaniczności.

Formowanie wychowanków zgodne z optyką funkcjonowania jest bezoso-
bowe. Nieosobowość odznacza się tu poczuciem powszechnego obowiązku 
i unifi kacją z obowiązującymi przepisami, prawem. Innym słowy, jest to wycho-
wanie sztywne, oparte na źle pojętym posłuszeństwie normom danego systemu 
i instytucji. Miarą doskonałości tak rozumianego posłuszeństwa jest takie 
połączenie jednostki z ogólnym zobowiązaniem, że jej indywidualizm zanika 
i rozmywa się. Nauczyciel staje się stróżem obowiązującego ładu i prawa. Rela-
cja wychowawcy do wychowanka jest przemocowa, bazująca na używaniu siły 
i sprawowaniu kontroli, natomiast moralność, którą próbuje się wpajać, jest tak 
zwaną moralnością zamkniętą, opartą na dyktacie i przymusie. Główny nacisk 
kładzie się na pamięć i sferę intelektualną wychowanka, ponieważ celem jest 
28 Por. T. Gadacz, dz. cyt., s. 219. 



31Maciej Fiećko, Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność w edukacji...

absorbowanie przez niego podawanych mu zasad i stopniowe przyzwyczajanie 
do nich. Finalny rezultat wychowania w takiej optyce można oddać słowami 
stagnacja i bezruch. Zaznacza się tu wyraźnie dążenie do takiego stanu, który 
można skwitować jako stan „świętego spokoju”, a ucznia ocenia się i traktuje 
z aprobatą o tyle, o ile wpisuje się on w ustalone ramy porządku i nie zawadza 
wychowawcy29. 

Formacja w optyce osobowej jest relacją na zasadzie mistrz – uczeń, innymi 
słowy jest to spotkanie osób. Przez to spotkanie otwierają się nowe horyzonty 
potencjalnych wartości, które sprawiają, że człowiek staje się bardziej sobą, 
niezależnie od systemu społecznego lub ideologii. Dla nauczyciela – mistrza, 
który jest osobowością i kształtuje młode osoby, każdy moment jest inny, różny, 
jak różny jest każdy człowiek i różne są sytuacje i chwile jego życia. Bycie w roli 
mistrza pozwala również czerpać i rozwijać siebie jako osobę – wychowawcę, 
nauczyciela, mentora, we własnym dojrzewaniu i wzrastaniu, gdyż człowiek 
„najpełniej afi rmuje siebie, dając siebie”30. Wychowanie w tej optyce to za-
wsze otwarta możliwość spotkania i zmiany. Jest to swego rodzaju dynamizm 
i elastyczność w podejściu do wychowanków. 

Kształtowanie osobowe staje się naśladowaniem osobowym wybranych 
przez siebie wzorców. Idealna sytuacja zachodzi wówczas, gdy mistrzem dla 
wychowanka staje się wychowawca, ponieważ czyni to proces rozwoju osobo-
wego efektywniejszym i szybszym. Mając wzór w bliskim, żywym, codziennym 
kontakcie łatwiej jest asymilować pożądane sposoby zachowania i postawy 
w różnych okolicznościach. 

Programy i przepisy cechujące optykę funkcjonowania nie mają racji bytu 
w optyce osobowego bycia, gdyż akcent jest tu wyraźnie położony na żywych 
ludzi, a program stanowi samo życie. Jest to wspólna wędrówka ku pięknu, 
prawdzie i dobru oraz przez sukcesywnie zdobywane stopnie wartości. Źródłem 
tych wartość jest mistrz – wychowawca, które ukazuje je swoim uczniom. 
Sama osoba mistrza jest pewnym wezwaniem dla ucznia – czy na nie odpowie. 
Może to zrobić tylko w atmosferze otwartości i zaufania, wolną i personalną 
odpowiedzią, wyrażając tym samym chęć podążania za swym mistrzem ku 
wartościom i cnotom. Należy jednak pamiętać, że „rdzeniem relacji uczeń – 
mistrz nie jest ich związek, lecz rozwój ucznia”31. Relacja mistrza do ucznia 
jest naznaczona służbą i ofi arowywaniem mu wszelkiej potrzebnej pomocy 
na wspólnej drodze. Wychowawca daje świadectwo wartości swoim życiem 

29 Por. tamże, s. 219-221.
30 Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, Lublin 1994, s. 150.
31 E. Sujak, Rozważania o ludzkim rozwoju, Kraków 1998, s. 216.



32 OSOBA I WSPÓLNOTA

i postawą, jaką przyjmuje. Szczególne znaczenie w wychowaniu osoby mają jej 
uczucia, oczywiście przy uwzględnianiu całej osoby wychowanka. 

Celem wychowania w optyce bycia jest uzyskanie przez młode osoby spraw-
ności adekwatnego formułowania sądów o świecie i otaczającej rzeczywistości. 
Jest to formowanie młodych osób w sposób otwarty, twórczy i dynamiczny 
prowadzący do tego, co prawdziwsze i lepsze32. 

Pedagogika personalistyczna

Wychowanie jako pewien zamysł jest powołaniem. Nie możemy cofnąć się do 
stanu rzeczy sprzed szkół, tak jak nie możemy się cofnąć do czasów istniejących 
przed pojawieniem się techniki. Ale możemy i powinniśmy zrobić wszystko, aby 
wychowywanie stało się pełną rzeczywistością, aby je w pełni zhumanizować. Nasza 
droga składa się ze strat sekretnie stających się zyskami. Wychowywanie straciło raj 
czystej spontaniczności; dzisiaj ono świadomie orze ziemię, aby zarobić na codzienny 
chleb. Uległo przemianie i w tej przemianie stało się widoczne33.

Podstawą w pedagogice personalistycznej jest odpowiednia, możliwie jak 
najbardziej precyzyjna i trafna teoria człowieka, która nie prowadzi do re-
dukcjonizmu i jednostronności. Człowiek jest stworzeniem zróżnicowanym, 
znajduje się niejako na styku tego, co materialne (cielesne) z tym, co istnieje 
poza materią (duchowe). Ciało sprawia, że powstaje odrębność i podmiotowość, 
z kolei dusza prowadzi do integracji wszystkiego, co składa się na tak zwany byt 
ludzki: ciało i psychikę. Dusza obejmuje i scala wszystkie aspekty stanowiące 
człowieka, organizuje ludzkie życie. Natura ludzka składa się z dwóch poziomów 
bytowych. Pierwszy to życie biologiczne, drugi to życie psychiczno-duchowe. 
Życie biologiczne sprawia, że istniejemy w świecie materialnym, natomiast życie 
psychiczno-duchowe sprawia, że wychodzimy poza materię. W konsekwencji 
rozróżniamy dwa rodzaje działań człowieka, materialne i niematerialne34. 

Współcześnie człowiek ujmowany jest w sposób mocno zindywidualizowany, 
co przekłada się na przesadne podkreślenie idei wolności, jak również błędne 
rozumienie tego pojęcia. Zbyt daleko posunięta wolność prowadzi do samowoli, 
a w rezultacie do chaosu. Skoncentrowanie uwagi na człowieku jako pewnym 
niezależnym indywiduum bez uwzględnienia wymiaru osobowego, przynosi 
poważne następstwa w życiu społecznym. Obecnie coraz bardziej brakuje 
równowagi, by skrajną wolność połączyć z solidną dawką odpowiedzialności 
za swoje czyny, postawy, relacje z innymi ludźmi itd. Często przedstawia się 

32 Por. T. Gadacz, dz. cyt, s. 219-221.
33 M. Buber, Wychowanie, „Znak” 4 (1968) 166, s. 448.
34 Por. Z. Kwieciński, B. Śliwerski, dz. cyt., s. 239.



33Maciej Fiećko, Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność w edukacji...

jednostkę w kontrze do społeczeństwa, a samo społeczeństwo jawi się jako 
zagrażające swobodzie i ograniczające wolność. Jednakże człowiek zawsze 
musi oscylować w pewnym napięciu pomiędzy wolnością a posłuszeństwem, 
gdyż maksymalna wolność to w konsekwencji chaos, natomiast maksymalne 
posłuszeństwo prowadzi do utraty wolnej woli i niezależności. Wydaje się, że 
granica tego, co wolno, a czego nie wolno, przesuwa się w coraz większym 
stopniu w stronę wolności, jednakże bez posłuszeństwa nie byłoby możliwe ży-
cie ludzkie w społeczeństwie, które stanowi przecież niezbędne środowisko życia 
ludzkiego i warunkuje całościowy rozwój poszczególnych osób. 

Specyfi kę istnienia i wzrostu danego człowieka jako odrębnej osoby stano-
wią dwa przejawy jego istnienia. Są to przede wszystkim wolność i rozumność. 
Natura ludzka składa się zasadniczo z dwóch wymiarów. Z jednej strony jest to 
wymiar świata materii, czyniącej z człowieka element przyrody, który jedno-
cześnie podkreśla związek ze światem zwierzęcym. Z drugiej jednakże istnieje 
niematerialna osobowość, wskazująca na transcendencję przyrody oraz prowa-
dzenie życia umysłowo-duchowego. Rozumność i wolność są właśnie istotnymi 
właściwościami wymiaru duchowego człowieka. Człowiek w swoim wymiarze 
osobowym manifestuje swoje działania poprzez intelektualne poznanie i moż-
liwość samodzielnego kierowania sobą. Jest to tak zwana autodeterminacja. 
Natomiast wolność przejawia się w samodecyzyjności, która jest rezultatem 
rozumności. 

Jacques Maritain sugeruje, że niedopuszczalnym błędem współczesności jest 
brak rozdzielenia dwóch ujęć wolności: wolności wewnętrznej oraz wolności 
wyboru, która jest współcześnie lansowana w postaci skrajnego indywiduali-
zmu i ideologicznego liberalizmu35. Wolność wyboru to wolność zewnętrzna, 
która pomniejsza, a czasem wręcz pomija rolę wolności wewnętrznej danej 
osoby i w rezultacie neguje istnienie wolnej woli, co w konsekwencji podważa 
wymiar odpowiedzialności człowieka. Oczywiście wolność zewnętrzna od 
przymusowości stanowi niezbywalne prawo człowieka, aczkolwiek nie jest ona 
jednoznaczna z wolnością wewnętrzną, gdyż jej uzyskanie to proces długotrwały, 
który wymaga znaczącego wysiłku moralnego oraz konsekwentnego wyboru 
dobra w swoim życiu. Rzeczywista, realna wolność wewnętrzna jest osiągalna 
tylko drogą miłości. Wolność tę cechuje zdolność rozwoju siebie w kontekście 
moralnym, umiejętność samodzielnego kierowania sobą oraz poczucie odpowie-
dzialności za swoje życie i życie innych ludzi. Personalizm uznaje konieczność 
obu rodzajów wolności człowieka, zarówno wewnętrznej, jak i zewnętrznej36. 
„Wolność jako wymóg autonomii jest warunkiem zaistnienia odpowiedzialności. 

35 Por. J. Maritain, Freedom in the Modern World, s. 240.
36 Por. J. Maritain, Humanizm integralny, Londyn 1960, s. 20-29.



34 OSOBA I WSPÓLNOTA

Nie miałoby sensu wychowanie do odpowiedzialności, gdyby nie istniała moż-
liwość odpowiedzialności dana każdemu”37.

Wychowanie jest fenomenem wpisanym w istnienie człowieka i z tego wypływa 
jego szczególne znaczenie posiadanej i realizowanej koncepcji wychowania. W per-
sonalistycznej myśli pedagogicznej uprzywilejowane miejsce zajmuje myślenie 
egzystencjalne i antropologiczne, przez co posiada ona i nieprzerwanie utrzymuje 
swoją żywotność38.

Wychowanie młodego pokolenia to proces, który ponad wszelką wątpliwość 
określony i prowadzony jest w sposób naturalny, przez samą naturę – jest to tak 
zwany rozwój naturalny, który charakteryzuje się tym, iż można go podzielić 
na charakterystyczne etapy, np.: szkolny, dojrzewania, dorosłości itd. Biorąc 
pod uwagę, iż człowiek jest wyjątkową istotą w świecie, należy uznać, że proces 
wychowania nie może bazować tylko na rozwoju naturalnym. Pedagogika jako 
nauka określa podstawowe kierunki i cele wychowawcze oraz zadania wycho-
wawcze, które warunkują osiągnięcie tych celów. Charakterystyczne napięcie 
powstające między ludzką naturą i kulturą oraz transcendencją określa pole, 
w obrębie którego odbywa się proces wychowania. Człowiek to istota zanurzo-
na zarówno w kulturze, jak i naturze, jednocześnie jednak jest nadkulturalna 
i nadnaturalna (tzn. wykraczająca poza naturę i kulturę)39. W związku z po-
wyższym R. Guardini pisał, że „[...] Problematyka pedagogiczna rozciąga się 
między sferą biologiczną a teologiczną. Pedagogika należy do tych nauk, które 
obejmują wszystkie obszary istnienia”40.

W ciągu swojej egzystencji ziemskiej człowiek musi uznać, iż niemożliwe 
jest osiągnięcie stanu doskonałości, możliwe jest natomiast jedynie dążenie do 
niej w procesie stopniowego rozwoju. „Doskonałość osoby oznacza bowiem jej 
zwrócenie się ku dobru i osiąganie coraz wyższego stopnia uczestnictwa w nim, 
oznaczającego tu przekraczanie samego siebie. Zakłada też skierowanie się na 
poznawanie prawdy odnoszącej się do bytu ludzkiego, sensu jego istnienia, 
odczytywanie całościowego obrazu świata materialnego i społecznego oraz 
miejsca człowieka w tym świecie”41. 

Konsekwentny wysiłek pracy nad sobą pozwala na przyswojenie sobie 
różnych cech osobowościowych – jest to tak zwany proces personalizacji. 
Proces ten odbywa się poprzez asymilację sprawności i cech, zmierzających 

37 M. Nowak, Wychowanie do wolności i odpowiedzialności, s. 351.
38 M. Nowak, Pedagogika personalistyczna – wyzwanie i nadzieja dnia dzisiejszego, [w:]  Osoba 

a wychowanie, K. Guzowski, A. Kostencka, G. Barth (red.), Lublin 2013, s. 13.
39 Por. Z. Kwieciński, B. Śliwerski, dz. cyt., s. 243.
40 R. Guardini, dz. cyt., s. 243.
41 F. Adamski, dz. cyt., s. 11.



35Maciej Fiećko, Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność w edukacji...

do ukształtowania osoby w kontekście pożądanych wartości i ideału człowieka 
aprobowanego w danej kulturze. Im większa autonomia dokonywanych trans-
parentnych i wolnych wyborów, tym sprawniejszy proces personalizacji. Zatem 
założeniem wszelkich działań wychowawczych i wysiłków pedagogicznych jest 
uzdolnienie wychowanka do wyboru „stawania się” w pełni osobą, na miarę 
swoich możliwości, talentów, aspiracji, zasobów. Ideałem byłby kierunek, gdzie 
młody człowiek sam stałby się podmiotem i niejako motorem swego procesu 
personalizacji. Byłoby to swego rodzaju samokształcenie i samowychowanie, 
pewna dyscyplina życia, która praktykowana w ciągu całego jego trwania, uzdol-
niłaby daną osobę do osiągnięcia szczytu swego potencjału. Istotą kształcenia 
i wychowania nie jest przyjmowanie określonego zestawu pojęć czy zdobywanie 
praktycznych umiejętności, nie można jej też ująć tylko jako przyswajanie sobie 
norm społecznych, kultury czy obyczajów, lecz uaktualnia się ona w aktuali-
zowaniu i urealnianiu się niepowtarzalności i indywidualności danej osoby. 
„Ten właśnie fakt zdaje się stanowić rozwiązanie biegunowości, jaka powstaje 
pomiędzy celami własnymi obcymi a nazywany jest on «introcepcją wartości», 
«introcepcją celu obcego», czyli uznaniem go za własny”42. 

Zatem wartość stanowiąca podstawę to zawsze podmiot, osoba ludzka i jej 
integralne, spójne i pełne ukształtowanie jako człowieka, jak również otwieranie 
się na perspektywę nowych celów. Przyjmowanie tych nowych celów to przejaw 
urzeczywistniania się osobowości danej jednostki. Można zatem skonstatować, 
iż osoba posiada pewien potencjał, który określamy jako „skłonności”, jednakże 
zewnętrzny wpływ świata precyzuje je i określa jako „własności”. Najważniej-
szym zatem celem kształtowania i wychowania jest oddanie młodemu człowie-
kowi (podmiotowi) swobody i władzy nad kierowaniem rozwojem własnym. 
Chodzi o uświadomienie wychowankowi, że jest osobą, co wiąże się z różnymi 
wartościami i godnością, jak również konkretną odpowiedzialnością. Jest to 
odpowiedzialność za swój własny rozwój i dążenie do optymalizacji i urzeczy-
wistniania swego potencjału jak również odpowiedzialność wobec większej 
całości – społeczeństwa, narodu. 

Dzieci i młodzież nie mogą być traktowane jako „puste naczynia” gotowe, 
by napełnić je jakąś treścią, nie są też „materiałem do wyszkolenia”, lecz są 
odrębnymi osobami, ze swoimi problemami, możliwościami i aspiracjami, 
słowem, ze swoim „wewnętrznym światem”. Oczywiście jest to świat inny, niż 
świat ludzi dojrzałych. Jednakże zarówno człowiek dorosły, jak i dziecko, są 
osobami. Różnica polega jedynie na stadium w etapach rozwoju, ale godność 
i prawa naturalne przysługują człowiekowi jako osobie, od narodzin do śmierci. 
Gdy uda się wzbudzić w wychowanku wartość bycia osobą ludzką, to może 

42 Z. Kwieciński, B. Śliwerski, dz. cyt., s. 243.



36 OSOBA I WSPÓLNOTA

on dalej rosnąć w swoim osobowym rozwoju43. „W wychowaniu zatem chodzi 
o to, aby wychowanek świadomie i dobrowolnie budził i ocalał w sobie to, co 
ludzkie, aby sam siebie „uczłowieczał”44.

W związku z powyższym można wyróżnić pięć podstawowych dziedzin 
w rozwoju wychowawczym. Są to: wychowanie moralne, wychowanie fi -
zyczne, wychowanie intelektualne, wychowanie religijne oraz wychowanie 
społeczne. Pierwsze trzy obszary działań wychowawczych odnoszą się stricte 
do osoby, natomiast dwa ostatnie akcentują życie wspólnotowe, w wymiarze 
transcendentalnym i społecznym. 

Personalizm podkreśla zatem, oprócz wartości w wymiarze indywidualnym, także 
wartości wspólnotowego charakteru życia i wychowania, akcentując zwłaszcza 
problem „dobra wspólnego”. Dobro takie nie jest zwykłą sumą dóbr indywidualnych 
ludzi [...], lecz stanowi nową i wyższą wartość (także w wychowaniu), oczywiście 
w zależności także od rangi wartości45.

Zdaniem Franciszka Adamskiego „to skierowanie ku dobru stanowi szcze-
gólne wyzwanie dla osoby: poprzez samodoskonalenie się upodobnianie się 
do Pełni Dobra, Prawdy i Piękna. Dążenie do doskonałości jest obowiązkiem 
moralnym osoby, wynikającym z istoty jej wnętrza”46. 

Mimo iż głosi się wyższość dobra wspólnego, to jednak w przypadku, gdy 
chodzi o jakościowo wyższe wartości, prymat posiada dobro jednostki. Człowiek 
zobowiązany jest do kooperacji w realizowaniu celów społecznych, społeczność 
zaś winna wspierać go w rozwoju i osiągnięciu jego celów osobistych. 

Dobro wspólne w personalizmie stanowi fundament życia w społeczeństwie, 
aczkolwiek nigdy nie powinno ono godzić w dobro człowieka jako osoby. Istotą 
życia w społeczności jest bowiem optymalny rozwój jednostki ludzkiej, na miarę 
swoich indywidualnych zasobów i możliwości. Żaden „wyższy cel”, w realizacji 
którego człowiek miałby być traktowany jako „środek” do jego realizacji, nie 
ma racji bytu. Osoba zawsze jest celem47.

Zakończenie
Filozofi a i pedagogika personalistyczna mogą nie tylko wspierać, ale wręcz 

inspirować rozwój i propagowanie idei edukacji domowej. Oba te nurty – 
personalizm w fi lozofi i i pedagogice – stawiają w centrum osobę, jej godność, 

43 Por. tamże.
44 P.T. Goliszek, dz. cyt., s. 58.
45 Z. Kwieciński, B. Śliwerski, dz. cyt., s. 244.
46 F. Adamski, dz. cyt., s. 14.
47 Por. J. Maritain, La personne et le bien commune, s. 244.



37Maciej Fiećko, Elementy fi lozofi i i pedagogiki personalistycznej i ich przydatność w edukacji...

podmiotowość, autonomię, wolność i rozwój integralny, co idealnie korespon-
duje z głównymi założeniami edukacji domowej. Wydaje się, że to właśnie perso-
nalizm stanowić może niewyczerpane źródło inspiracji dla ludzi poszukujących 
alternatyw wychowawczych i edukacyjnych, jaką niewątpliwie jest edukacja 
domowa. Personalizm może być nie tylko tłem fi lozofi cznym czy jedną z opcji 
współczesnych kierunków myśli ludzkiej, ale może się stać fundamentem, 
kluczem i pewnym „zapleczem idei” dla zwolenników odchodzenia od beha-
wiorystycznego paradygmatu pedagogiki, który wciąż obowiązuje w polskim 
systemie oświaty. Idea osoby, podkreślenie jej wolności, indywidualności, 
możliwości realizowania pasji i zainteresowań przy jednoczesnym położeniu 
akcentu na prawa jednostki oraz jej obowiązki, czy wreszcie idea służenia 
swoim życiem większej zbiorowości – to wszystko wiąże edukację domową 
z personalizmem. Personalizm może dawać szereg argumentów i odpowiedni 
język zwolennikom edukacji domowej do uzasadniania wyboru tej formy wy-
chowania i edukacji. 

Słowa kluczowe: personalizm, pojęcie osoby, wychowanie, pedagogika, edu-
kacja domowa.

Bibliografi a:
1. Adamski F., Wychowanie personalistyczne, Kraków 2005.
2. Bartnik C., Personalizm, Lublin 2008.
3. Boecjusz A.M., O pociechach fi lozofi i ksiąg pięcioro oraz traktaty teologiczne, Poznań 

1926.
4. Brückner A., Słownik etymologiczny języka polskiego, Warszawa 1985.
5. Buber M., „Wychowanie” (1968) 166.
6. Buber M., Ja i Ty. Wybór pism fi lozofi cznych, Warszawa 1992.
7. Dec I., Personalizm, [w:] Powszechna encyklopedia fi lozofi i, A. Maryniarczyk (red.), 

t. 8, Lublin 2007.
8. Gadacz T., Wychowanie jako spotkanie osób, [w:] Wychowanie personalistyczne, 

F. Adamski (red.), Kraków 2005.
9. Goliszek P. T., Wychowanie personalistyczne – ocalić prawdę o osobie ludzkiej”, 

[w:] Osoba a wychowanie, K. Guzowski, A. Kostencka, G. Barth (red.), Lublin 
2013.

10. Granat W., Osoba ludzka. Próba defi nicji, Lublin 2006.
11. Granat W., Personalizm chrześcijański. Teologia osoby ludzkiej, Poznań 1985.
12. Guardini R., Podstawy pedagogiki, [w:] Z. Kwieciński, B. Śliwerski, Pedagogika, 

Warszawa 2004.
13. Jan Paweł II, Przekroczyć próg nadziei, Lublin 1994.
14. Kartezjusz, Rozprawa o metodzie właściwego kierowania rozumem i poszukiwania 

prawdy w naukach, Warszawa 1980.
15. Kant I., Uzasadnienie metafi zyki moralności, Warszawa 1971.



38 OSOBA I WSPÓLNOTA

16. Kowalczyk S., Personalizm – podstawy, idee, konsekwencje, Lublin 2012. 
17. Kowalczyk S., Zarys fi lozofi i człowieka, Sandomierz 2002.
18. Kwieciński Z., Śliwerski B., Pedagogika, Warszawa 2004. 
19. Maritain J., Freedom in the Modern World, [w:] Z. Kwieciński, B. Śliwerski, Peda-

gogika, Warszawa 2004.
20. Maritain J., Humanizm integralny, Londyn 1960.
21. Maritain J., La personne et le bien commune, [w:] Z. Kwieciński, B. Śliwerski, 

Pedagogika, Warszawa 2004.
22. Nowak M., Pedagogika person alistyczna – wyzwanie i nadzieja dnia dzisiejszego, 

[w:] Osoba a wychowanie, K. Guzowski, A. Kostencka, G. Barth (red.), Lu-
blin 2013.

23. Nowak M., Wychowanie do wolności i odpowiedzialności, [w:] Wychowanie persona-
listyczne, F. Adamski (red.), Kraków 2005.

24. Scheler M., Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, [w:] S. Ko-
walczyk, Personalizm – podstawy, idee, konsekwencje, Lublin 2012.

25. Sujak E., Rozważania o ludzkim rozwoju, Kraków 1998.



Piotr Kosiak
Uniwersytet Civitas

Krzysztof Gołębiewski
independent researcher

DOI: 10.15290/std.2025.11.03

A MULTIDIMENSIONAL RESPONSE 
TO THE ECOLOGICAL CRISIS: 
RELIGION, ETHICS, AND LAW 

IN THE LIGHT OF LAUDATE DEUM

The article examines the tension between ethics and law in the context of 
environmental protection. It combines Pope Francis’s refl ections from Laudate 
Deum and Laudato si’ – which condemn environmental degradation as a sin – 
with an analysis of environmental crimes under the Polish and EU criminal law. 
It discusses legislative changes, such as the EU Directive 2024/1203 and the 
amendments to the Polish Penal Code. The article shows how public conscience 
inspires legal reform and highlights the need for cooperation between ethics 
and law in protecting the Earth.

Key words: ecological conscience, environmental crimes, Laudate Deum, criminal 
law, ecological sin.

1. Introduction
In the face of the escalating ecological and climate crisis, the tension be-

tween the moral obligation to protect the environment and the effectiveness 
of legal systems in enforcing that protection is becoming increasingly evident. 
On the one hand, the voice of conscience – including the authoritative 

 0009-0002-2353-899X

 0000-0003-1136-4507



40 OSOBA I WSPÓLNOTA

teaching of the Catholic Church, particularly that of Pope Francis – calls for 
deep ethical refl ection on our relationship with creation, condemning envi-
ronmental destruction as both a sin and a form of social injustice1. On the 
other hand, criminal law – both in Poland and across the European Union – 
seeks to defi ne and penalise acts considered crimes against the environment.

This text adopts a dual perspective, integrating the ethical refl ection con-
tained in Pope Francis’s exhortation Laudate Deum and his earlier encyclical 
Laudato si’ with an analysis of environmental crimes under the Polish and 
European criminal law.

The article will present the key ideas behind Francis’s concept of an “eco-
logical conscience” – including the notions of ecological sin and ecological 
conversion – as well as the current legal frameworks for environmental pro-
tection through criminal law, with particular emphasis on the new Directive 
(EU) 2024/1203 of the European Parliament and of the Council. It will also 
discuss how these legal standards are implemented in the Polish legal system, 
including the recent tightening of criminal liability for illegal waste manage-
ment and environmental damage. Finally, the analysis will be illustrated with 
specifi c Polish case studies on environmental crime, highlighting the practical 
challenges that arise where conscience and law intersect.

This multi-faceted analysis aims to draw conclusions about how moral and 
religious norms can inspire more effective laws for protecting our common 
home – the Earth – and how criminal law, in turn, can help to shape public 
ecological awareness. Does conscience walk hand in hand with the codifi ed 
law? Is the law keeping pace with the ethical imperative to protect creation? 
These are the questions we seek to answer in the following sections.

2. The ecological ethics of Pope Francis: 
from Laudato si’ to Laudate Deum

From the very beginning of his pontifi cate, Pope Francis has placed great 
emphasis on the concept of integral ecology – a vision that links care for the 
environment with care for humanity, especially the poor. In his encyclical 
Laudato si’, he pointed out that environmental degradation is closely tied to 
the issues of social and moral justice. He highlighted that “our common home” 
– the Earth – is endangered by “irresponsible use and abuse of the goods with 
which God has endowed her,” which is an expression of the sin and violence 

1 Pope Francis, Apostolic Exhortation Laudate Deum to all people of good will on the 
climate crisis, Vatican 2023, vatican.va.



41Piotr Kosiak, Krzysztof Gołębiewski, A Multidimensional Response to the Ecological...

rooted in the human heart2. He emphasised that Earth, our sister, “groans in 
travail” (Rom 8:22) under the weight of the harm infl icted upon her. The 
encyclical calls for an “ecological conversion” – a profound transformation 
in lifestyle, values, and our relationship with nature, grounded in respect for 
creation and the awareness that we are part of nature, not its absolute masters 
(cf. Laudato si’).

At the heart of Francis’s teaching lies the coupling of environmental concern 
with the moral dimension of sin and responsibility. Laudato si’ clearly states that 
environmental destruction is a sin against both God and neighbour because 
“the violence present in our hearts [...] is also refl ected in the symptoms of 
sickness evident in the soil, in the water, in the air and in all forms of life.” 
Francis goes even further, proposing the formal inclusion of “ecological sin” 
into the Church’s moral doctrine. In November 2019, during the 20th World 
Congress of the International Association of Penal Law, the Pope announced 
the consideration of adding a new sin – against the environment – to the 
Catechism of the Catholic Church, defi ning it as a sin against our common 
home3. This would formally recognise that grave violations of ecological 
integrity (e.g., pollution, biodiversity loss, causing ecological disasters) are 
moral wrongs on par with other grave social sins. This insight had already been 
echoed by Pope John Paul II, who called for a kind of “ecological examination 
of conscience” for humanity.

The most recent voice of Pope Francis on ecology is the apostolic exhorta-
tion Laudate Deum, which in many ways serves as a continuation and update 
of Laudato si’. Announced on October 4, 2023 – on the feast of St. Francis of 
Assisi, the patron saint of ecologists – it focuses on the climate crisis as the most 
urgent aspect of the current environmental degradation. The Pope unequivo-
cally states that climate change is an undeniable fact, and that its consequences 
– such as extreme weather, droughts, and fl oods – disproportionately affect the 
poor and the most vulnerable. Signifi cantly, Francis calls inaction in the face of 
the climate crisis and the lack of meaningful measures a “shocking example 
of structural sin.” Structural sin, in this context, refers to fl awed economic and 
political choices rooted in selfi shness and short-sightedness that give rise to 
systems – such as fossil-fuel-based energy regimes and wasteful “throwaway” 
economies – that harm entire communities and future generations.

In Laudate Deum, Francis strongly criticises the “irresponsible mockery” of 
ecological concerns and the tendency to dismiss them as hysterical ideology. 
2 Cf. Pope Francis, Encyclical Laudato si’ on Care for Our Common Home, Vatican 2015, 

vatican.va.
3 Cf. Grzech ekologiczny nowym grzechem zdefi niowanym przez Kościół? Papież Franciszek 

o wprowadzeniu grzechu ekologicznego, “Dziennik Zachodni” November 20, 2019.



42 OSOBA I WSPÓLNOTA

In direct terms, he writes: “Let us fi nally put an end to the irresponsible deri-
sion which presents this issue as something purely ecological, ‘green’, romantic, 
frequently ridiculed by economic interests” (Laudate Deum). He calls for the 
climate crisis to be recognised as a broad humanitarian and social issue that 
requires the involvement of all – individuals, governments, and international 
institutions alike. He also underscores its religious dimension: responsibility 
for creation is part of faith – “responsibility for the Earth that belongs to God 
implies that humanity, endowed with intelligence, must respect the laws of 
nature and the delicate balance among the creatures of this world” (Laudate 
Deum).

Francis also consistently calls for systemic action. In Laudato si’, he empha-
sises that moral appeals alone are insuffi cient without the support of law and 
institutions. He argues that the establishment of legal frameworks capable of 
setting clear limits and protecting ecosystems has become essential. Without 
such strong legal safeguards, “structures of power based on the technocratic 
and economic paradigm may end up dominating not only politics but also 
freedom and justice” (Laudate Deum). Here we see a clear call for effective 
legal mechanisms that can resist powerful economic interests. For the Pope, 
ecology is not merely a realm of good intentions and personal ethics, but a fi eld 
where states and legal systems must act – through international cooperation, 
multilateral treaties, and global institutions empowered to enforce the common 
good. In Laudate Deum, he continues this theme, advocating for the renewal 
of multilateralism and the creation of global mechanisms capable of effectively 
responding to ecological crises.

To sum up, Pope Francis’s ethical perspective is marked by several key theses:
1.  Environmental destruction is a moral evil – a sin that calls for conversion;
2.  Ecological sin exists, and the crisis has a structural dimension, meaning 

that entire socio-economic systems can be sinful if they harm creation;
3.  Care for the environment is inseparably linked with the care for the 

poor and social justice (the cry of the Earth and the cry of the poor are 
one, as Laudato si’ says);

4.  What is needed is not only individual change, but also systemic – legal 
and institutional – change to protect the planet;

5.  The international community must work together, as environmental 
problems know no borders;

6.  Believers have a particular moral and religious duty to respect the work 
of creation.

These ethical principles constitute a kind of ecological conscience the 
voice of which demands that positive law – the codex – not remain indiffer-
ent. In the next sections, we will explore how criminal law responds (or tries 



43Piotr Kosiak, Krzysztof Gołębiewski, A Multidimensional Response to the Ecological...

to respond) to these challenges, and whether harmony or dissonance exists 
between conscience and codex.

3. Environmental crimes in the Polish law
Since the 1990s, the Polish criminal law has distinguished a specifi c category 

of environmental crimes. The Polish Penal Code of 1997 includes a separate 
Chapter XXII titled Crimes Against the Environment, which covers the most 
serious acts harmful to nature. According to this chapter, criminal liability 
applies, among others, to: the destruction of plant or animal life (Article 181) 
– such as large-scale environmental damage or harm caused in protected areas; 
environmental pollution (Article 182) – the release of substances or radiation 
into water, air, or soil in quantities that may endanger human life or health or 
seriously harm nature; illegal or hazardous waste management (Article 183); 
violations concerning dangerous substances, including radioactive materials 
(Article 184); destruction of nature in protected areas (Article 187); operation 
of installations or activities threatening the environment without the required 
permits (Article 188); and improper maintenance of pollution-prevention 
equipment (Article 186)4. 

This list of environmental crimes has been gradually expanded and modi-
fi ed. Importantly, Polish legislation also includes the aggravated forms of these 
crimes (e.g., when committed in protected areas or when resulting in severe 
damage or risk to many lives) as well as negligent forms for certain offenses. 
The maximum penalty for the most serious environmental crimes can reach 
up to 10 years of imprisonment. However, in practice – as statistics indicate 
– courts often impose fi nes or suspended sentences. Nevertheless, the poten-
tial severity of the sanctions highlights the value placed on protected goods 
– environmental integrity is regarded by lawmakers as a public good of high 
priority, safeguarded just after life, health, and personal liberty5.

It’s worth noting that other provisions of the Penal Code can also be applied 
to serious ecological damage, even if they are not located within the chapter 
on environmental crimes. For example, creating a danger to the life or health 
of many people or to property of great value (e.g., through causing a fi re or 
environmental disaster) is a separate crime (Article 163), punishable by up 
to 12 years of imprisonment – or even life imprisonment in cases of inten-
tional acts resulting in death. This provision can apply to, for example, large-
scale chemical spills or toxic leaks. Additionally, obstructing or preventing 
4 Cf. K. Gołębiewski, Nielegalne gospodarowanie odpadami, in: Karnoprawna ochrona 

środowiska – zagadnienia wybrane, Lublin 2023, pp. 106–134.
5 Cf. K. Gołębiewski, Nielegalne gospodarowanie odpadami...



44 OSOBA I WSPÓLNOTA

environmental inspections by authorized bodies is also a criminal offense 
(Article 225 §2), which helps to ensure the enforceability of environmental 
protection laws6. There is also the crime of theft or illegal harvesting of timber 
from forests (Article 290) – treated as a qualifi ed form of theft – relevant to 
the problem of illegal logging.

As an EU member state, Poland has implemented EU regulations concerning 
environmental crime, particularly Directive 2008/99/EC on the protection of 
the environment through criminal law. However, the initial implementation 
of this directive did not lead to a signifi cant increase in convictions or harsher 
penalties. As noted, the number of criminal proceedings for environmental 
offenses remained low, and the sanctions often lighter than the statutory 
maximum. For example, between 2009 and 2017, several hundred suspected 
environmental crimes were recorded annually in Poland, but only around 
20–30% resulted in identifying a perpetrator and pressing charges (e.g., in 
2010, of 377 reported environmental crimes, only 112 were confi rmed). The 
percentage of cases ending in conviction was even lower. This disparity be-
tween the scale of the problem and the effectiveness of the justice system has 
been widely criticised. The causes include diffi culties in identifying perpetrators 
(e.g., polluters often remain unknown), lengthy expert analyses, and the rela-
tively low priority given to these offenses compared to other crime categories.

In response to the growing challenges – especially in light of high-profi le 
cases involving illegal waste dumping and a series of fi res at waste storage 
sites – a major tightening of national laws occurred in 2022. The Act of 22 
July 2022 amending various laws to combat environmental crime introduced 
signifi cant changes to the Penal Code, Waste Act, and other legislation7. 
These amendments, effective from 1 September 2022, substantially increased 
penalties for environmental crimes and infractions and introduced new types 
of criminal offenses. Key changes include8: 

–  Mandatory fi nancial penalties: Courts must impose a fi nancial contri-
bution to the National Fund for Environmental Protection and Water 
Management ranging from 10 000 to 10b000 000 PLN for every inten-
tional environmental crime. This fi nancial penalty is intended to serve 
both compensatory and preventive functions.

6 K. Gołębiewski, Ochrona prawna Inspektorów Inspekcji Ochrony Środowiska, in: Przestęp-
czość środowiskowa – współczesne wyzwanie dla organów ścigania oraz Inspekcji Ochrony 
Środowiska, M. Wielec (ed.), Warszawa 2022, pp. 127–138.

7 Cf. K. Gołębiewski, Nielegalne gospodarowanie odpadami...
8 Cf. Act of 22 July 2022, Dz.U. 2022, item 1726.



45Piotr Kosiak, Krzysztof Gołębiewski, A Multidimensional Response to the Ecological...

–  Increased penalties for destruction of plant or animal life on a large scale 
– raising the maximum sentence to 8 years of imprisonment (previously 
5 years), with stricter penalties for destruction within protected areas.

–  Harsher punishment for environmental pollution by substances or radia-
tion that may threaten human life or cause serious ecological harm – up 
to 10 years of imprisonment (both lower and upper penalty thresholds 
were increased).

–  Broader criminal liability and higher penalties for illegal waste manage-
ment – including a new qualifi ed offense: abandoning hazardous waste 
in unauthorised locations, punishable by 2 to 12 years of imprisonment. 
This responds to the plague of toxic waste dumps left by unscrupulous 
actors (so-called “waste mafi as”).

–  Stricter sanctions for illegal cross-border movement of hazardous waste – 
addressing Poland’s role as a recipient of illicit waste from other countries.

–  Introduction of voluntary remediation measures – offenders who repair 
ecological damage (e.g., by cleaning up waste, restoring land, or decon-
taminating water) may receive mitigated sentences. This mechanism 
incentivises prompt environmental restoration.

–  Changes to corporate liability – removing the requirement for a prior 
fi nal conviction of a natural person before prosecuting a company. Now, 
a legal entity can be punished independently, making it easier to penalise 
shell companies responsible for illegal dumping. This reform targets fi cti-
tious entities used to evade responsibility.

These changes show that the Polish legislature is striving to align legal norms 
with the demands of ecological conscience. Criminal repression has been tight-
ened in the belief that harsher penalties and new offense categories will deter 
potential offenders and improve enforcement. The government’s justifi cation 
for the 2022 law explicitly states that the aim is to increase environmental 
protection and strengthen tools for combating environmental crime, as in-
dicated by police statistics, as well as reports from the Chief Environmental 
Inspectorate and the Supreme Audit Offi ce (NIK). NIK had noted that pre-
vious state efforts had not signifi cantly improved the situation – illegal waste 
dumping and other environmental crimes had not substantially decreased.

Initial effects of the 2022 amendments may become visible in statistics over 
the coming years. A decline in serious incidents has already been observed – 
for example, fi res at waste storage sites dropped from a peak of 243 in 2018 to 
61 in 2021. This can be linked both to legal improvements (including earlier 
reforms in 2018, such as mandatory site monitoring and a one-year storage 
limit) and to the increased public awareness. However, environmental crime 
in Poland remains a real challenge – as evidenced by ongoing discoveries 



46 OSOBA I WSPÓLNOTA

of illegal dumps, poaching, or river pollution. According to the Chief En-
vironmental Inspectorate, hundreds of illegal waste shipments are detected 
annually, and thousands of illegal landfi lls are removed. Between 2018 and 
2020 alone, nearly 32 000 illegal dumpsites were cleared in Poland. Estimates 
suggest that around 10 000 such sites are eliminated each year – only for new 
ones to appear. Since 2010, approximately 150 000 illegal landfi lls covering 
nearly 200 hectares have been removed. These fi gures illustrate that criminal 
law alone is not enough – effective control and enforcement institutions and 
suffi cient resources for cleanup are essential.

In summary, the Polish criminal law has established a relatively comprehen-
sive catalog of environmental offenses and recently reinforced it. Ideally, the 
threat of severe penalties should be accompanied by the certainty of enforce-
ment – so that legal norms truly protect the environment. Yet the enforcement 
of these provisions faces many diffi culties. This is where the shaping of public 
conscience becomes essential – when societal intolerance for ecological crimes 
grows, law enforcement agencies act more decisively under public pressure, 
and courts take the social harm of such offenses more seriously. Examples of 
real-life cases in Poland will reveal where gaps and challenges still remain.

4. European criminal regulations on the 
environment – Directive 2024/1203

For over a decade, the European Union has been building a common legal 
framework aimed at ensuring a minimum level of penalisation for the most 
serious environmental crimes across the EU. Until recently, the primary legal 
act was Directive 2008/99/EC of the European Parliament and the Council of 
19 November 2008 on the protection of the environment through criminal law. 
This directive required member states to recognise certain actions as criminal 
offenses if committed unlawfully and either intentionally or, in some cases, 
through gross negligence. The list of offenses included, among others: illegal 
discharges or emissions endangering life or health, illegal waste storage and 
transport, traffi cking in protected species of fauna and fl ora, major violations 
of nature protection regulations, and pollution caused by ships. Directive 
2008/99/EC also required the introduction of liability for legal persons and 
the implementation of penalties that are effective, proportionate, and dis-
suasive (though it did not specify exact sanction levels).

However, more than a decade later, it became evident that the scale of 
environmental crime in Europe had not decreased – and in some areas, it had 
even increased – partly due to the enormous profi ts generated by illegal waste 
traffi cking or trade in endangered species, combined with a relatively low risk 



47Piotr Kosiak, Krzysztof Gołębiewski, A Multidimensional Response to the Ecological...

of detection and prosecution9. There were also concerns about disparities 
among EU countries in defi ning offenses and setting sanction levels, which 
could encourage “criminal tourism” – i.e., shifting illegal activities to jurisdic-
tions with more lenient laws. In response, the EU initiated work to tighten 
and harmonise regulations. The result is the new Directive (EU) 2024/1203 
of 11 April 2024 on the protection of the environment through criminal law, 
which replaces Directive 2008/99/EC (and Directive 2009/123/EC concerning 
ship-source pollution).

Directive 2024/1203 signifi cantly expands the list of acts classifi ed as en-
vironmental crimes and introduces higher minimum sanctions that member 
states must adopt. The number of criminal offenses defi ned in EU law has 
increased from 9 to 20. New offenses include, among others: illegal timber 
trade (harvesting and trading in violation of regulations), which aims to 
protect forests from devastation; illegal ship recycling – addressing the en-
vironmentally and occupationally hazardous practice of dismantling ships in 
non-compliant facilities; and serious breaches of chemical regulations, such 
as the manufacture or distribution of substances depleting the ozone layer or 
the unauthorised use of highly toxic pesticides (Directive (EU) 2024/1203, 
OJ L 2024/1203).

The expansion means that actions previously not recognised as crimes in 
all EU countries will now need to be criminalised.

The directive also introduces the category of a “qualifi ed crime” (serious 
crime), which applies when an environmental offense is committed intention-
ally and causes destruction or irreversible or long-term environmental dam-
age. In such qualifi ed cases, higher penalties must be imposed than for the 
basic offense. This approach mirrors national legal systems – for example, in 
Poland, where environmental damage of considerable scale is punished more 
severely than lesser harms.

As for sanctions, the new directive introduces specifi c minimum thresholds 
for the most serious crimes – something new compared to the previous direc-
tive, which did not set exact penalties. For example:

For intentional environmental crimes resulting in death, member states 
must provide for a maximum penalty of at least 10 years of imprisonment. This 
refl ects a view of such acts as being on par with the gravest crimes against life.

For other serious intentional environmental crimes, the required maximum 
penalty is at least 5 years.

9 Cf. D. Solodov, E. Zębek, Environmental Criminal Enforcement in Poland and Russia: Meet-
ing Current Challenges, “Utrecht Law Review” 2020, 1(16), pp. 140–150, DOI: 10.36633/
ulr.532.



48 OSOBA I WSPÓLNOTA

For qualifi ed crimes – causing irreversible or long-term harm to the environ-
ment – the maximum penalty must be at least 8 years.

These standards mean that member states with historically lenient penal-
ties will be obliged to tighten their laws. Poland, thanks to the 2022 reform, 
already partially meets these requirements (e.g., a 10-year maximum sentence 
for certain offenses).

Directive 2024/1203 also devotes considerable attention to corporate li-
ability and introduces signifi cant fi nancial penalties for companies convicted 
of environmental crimes. For the most serious offenses, companies must face 
fi nes amounting to at least 5% of their global annual turnover, or alternatively 
up to €40 million. For other offenses, the fi nes must reach at least 3% of turn-
over or €24 million. These are substantial amounts, designed to ensure that 
even large corporations feel the impact. For comparison, under the Polish Act 
on the Liability of Collective Entities, the maximum fi ne until recently was 
PLN 5 million – clearly misaligned with the new EU standards. The directive 
also obliges member states to implement additional penalties, such as:

–  Mandatory environmental restoration (e.g., cleanup, reforestation),
–  Exclusion from public procurement and public funding,
–  Closure of facilities,
–  Revocation of operating licenses.
These measures are intended to affect not just fi nances but also reputation 

and market access, effectively removing repeat offenders from circulation.
The directive places strong emphasis on improving enforcement and cross-

border cooperation. It requires states to ensure adequate investigative tools 
(e.g., surveillance, wiretapping, undercover operations – comparable to those 
used in fi ghting organized crime). It also mandates protection for whistleblow-
ers and those reporting environmental crimes, as well as public disclosure of 
fi nal convictions to enhance transparency and awareness. Additionally, it 
expands jurisdictional rules – states may extend their jurisdiction to crimes 
committed abroad by their nationals or corporations. This is important in 
prosecuting cases such as companies ordering illegal waste exports or forest 
destruction overseas.

Directive 2024/1203 entered into force on 20 May 2024, and EU member 
states have until May 2026 to transpose its provisions into national law. For 
Poland, this means another legislative update will be needed – although, as 
mentioned earlier, the 2022 amendments have already moved national law 
closer to compliance. For example, Poland has already introduced corporate 
liability for environmental crimes.

However, some further adjustments will be necessary – such as the crimi-
nalisation of illegal timber trade, which is not currently clearly defi ned in the 



49Piotr Kosiak, Krzysztof Gołębiewski, A Multidimensional Response to the Ecological...

Polish law (aside from Article 290 of the Penal Code concerning timber theft), 
and more precise defi nitions of “serious environmental harm” to meet the 
thresholds for qualifi ed offenses.

In the context of Pope Francis’s ethical refl ections, it is worth noting that the 
European Union, in enacting this reform, has to some extent responded to 
the moral call to treat environmental protection seriously. The preamble to the 
directive explicitly states that environmental crime threatens fundamental 
values such as human health, quality of life, and the environment as a com-
mon good – thus necessitating a strong response for the sake of present and 
future generations. These secular justifi cations correspond with the language 
of conscience – protection of the “wonder of creation” and care for the poor, 
who are often most harmed by environmental crime (e.g., poisoned rivers 
or contaminated land). The directive, therefore represents a step towards 
aligning conscience and codifi ed law, establishing criminal norms that better 
refl ect the moral gravity of ecological harm.

5. Conclusions
The above analysis leads to several conclusions at the intersection of ethics 

and law in the fi eld of environmental protection:
Firstly, we are witnessing an increasing convergence between the moral 

imperative and legal norms. What, just a few decades ago, was seen solely as 
a matter of personal moral responsibility (e.g., avoiding pollution out of respect 
for creation) is now, in many cases, a legal duty subject to criminal sanctions. 
Nature is no longer “nobody’s property” in the legal sense – it is a protected 
good under the law. The new legal framework, including the 2024 EU Direc-
tive, explicitly recognises certain acts against the environment as so harmful 
that they are comparable to serious crimes against life or property. This can 
be interpreted as the secularisation of ecological conscience – secular law is 
increasingly taking over the role of what was once a moral commandment: 
“Do unto the Earth as you would have it do unto you.”

Secondly, the moral voice – particularly that of the Pope – precedes the 
law and inspires its evolution. By calling for recognition of ecological sin and 
condemning “sins against future generations,” Pope Francis infl uences not 
only the consciences of believers. His words resonate more broadly, as evi-
denced by the emergence of the term “ecological sin” in public discourse and 
the growing debate among international lawyers about recognising ecocide 
as a crime under international law10. A conscience shaped by Christian ethics 
10 Cf. W. Bar, Ekobójstwo i grzech ekologiczny: dwa terminy – dwa porządki – wspólna sprawa, 

“Studia Prawnicze KUL” 2020 (2), pp. 33–57.



50 OSOBA I WSPÓLNOTA

demands that certain extreme actions – such as the deliberate destruction of 
large ecosystems – be treated on par with crimes against humanity. We may 
eventually see the Statute of the International Criminal Court amended to 
include ecocide within its jurisdiction. That would be a moment when inter-
national law fully joins the global conscience.

Thirdly, criminal law has its limits – it cannot replace conscience. Despite 
increasingly stringent laws, effective enforcement and societal acceptance 
remain key. If a local community considers grass burning or poaching “harm-
less traditions,” then even the harshest law will remain a dead letter. That 
is why ecological education and conscience formation are indispensable for 
the law to be truly effective. Pope Francis emphasises the need for a change 
of heart: “We lack an adequate culture, ethics, and consciousness” (Laudate 
Deum). This defi cit in values causes people to overlook the evil in actions that 
destroy the planet. Law can only partially correct this. On the other hand, 
well-crafted legislation can help shape attitudes – a serious criminal penalty 
may deter a polluter more effectively than a moral appeal. Hence the idea 
that conscience and law should work together: conscience offers the inner 
motivation, law provides external incentive. Together, they are more effective.

Fourthly, the responsibility for the created world is shared – between believ-
ers and non-believers, and between secular and religious institutions. Laudato 
si’ and Laudate Deum are addressed “to all people of good will,” calling for 
dialogue. Likewise, the EU directive engages all member states, regardless of 
their legal traditions. Law and ethics can enrich one another: law draws from 
ethics a sensitivity to the common good and the dignity of creation, while eth-
ics fi nds fulfi llment when law effectively protects the vulnerable – including 
the environment. In Poland, the Catholic Church is increasingly involved 
in ecological matters – organising conferences on integral ecology and even 
collaborating with environmental NGOs in clean-up campaigns and protests 
against the destruction of nature. This is a sign that religious conscience is 
joining forces with “secular ecological conscience” for a common cause.

Fifthly, a sense of justice – both moral and legal – is essential. People need 
to see that serious harm to the environment does not go unpunished. With-
out this, frustration and apathy grow. When a toxic dump in Zgierz remained 
untouched for years and the perpetrators appeared to go unpunished, the local 
community felt doubly wronged – by the poisoned environment and by the 
failure of justice. This is why news of a conviction for illegal waste dumping 
or a hefty fi ne for a poacher is so welcome – it restores faith that the justice 
system stands on the side of what is right. Conscience demands justice, and 
law is the instrument to deliver it – in this sense, their relationship is one of 
mutual service.



51Piotr Kosiak, Krzysztof Gołębiewski, A Multidimensional Response to the Ecological...

To sum up, there is no irreconcilable confl ict between conscience and 
codifi ed law in the fi eld of environmental protection – on the contrary, there 
is potential for synergy. Laudate Deum reminds us of the ethical foundations: 
the world is entrusted to us by God, and the wounds infl icted upon it demand 
a reckoning of conscience. Directive 2024/1203 and the Polish criminal law 
provide tangible tools for holding perpetrators accountable on behalf of so-
ciety. The ideal is a situation where law expresses the best conscience of the 
community – where lex refl ects mores. In the ecological context, it seems 
we are moving in that direction: the increasingly loud voice of conscience 
(including the Pope’s voice) is fi nding its echo in legal reforms. Of course, 
much remains to be done – both in terms of tightening certain norms (e.g., 
recognising ecocide as an international crime) and in better implementation 
of existing laws. But the direction is clear: towards ever stronger protection of 
the environment, both in the name of morality and under the authority of law.

In conclusion, we may recall the words of Pope Francis: “We can no longer 
pretend that nothing is happening – the wounds infl icted on our Earth are also 
wounds infl icted upon us. We need a common response that unites the power of law 
with the power of grace and conscience.” Though these words are hypothetically 
phrased in the spirit of his teaching, they capture the essence of his message: 
only by uniting law and ethics, institutions and human hearts, can we save 
creation from destruction and ensure justice for all of God’s creatures and for 
future generations.

Bibliography:
1. Act of 6 June 1997 – Penal Code (Journal of Laws 2022, item 1138).
2. Act of 22 July 2022 amending certain acts to counter environmental crime 

(Journal of Laws 2022, item 1726).
3. Bar W.,  Ekobójstwo i grzech ekologiczny: dwa terminy – dwa porządki – wspólna 

sprawa, “Studia Prawnicze KUL” 2020 (2), pp. 33-57, DOI: 10.31743/sp.5808.
4. Directive (EU) 2024/1203 of the European Parliament and of the Council of 11 

April 2024 on the protection of the environment through criminal law (OJ EU 
L 1203/2024).

5. Gołębiewski K., Nielegalne gospodarowanie odpadami, [in:] Karnoprawna ochrona 
środowiska – zagadnienia wybrane, Lublin 2023, pp. 106–134.

6. Gołębiewski K., Ochrona prawna Inspektorów Inspekcji Ochrony Środowiska, in: 
Przestępczość środowiskowa – współczesne wyzwanie dla organów ścigania oraz 
Inspekcji Ochrony Środowiska, M. Wielec (ed.), Warszawa 2022, pp. 127-138. 
Justifi cation of the government’s draft act amending certain acts to counter 
environmental crime, Parliamentary document no. 2371.



52 OSOBA I WSPÓLNOTA

7. Grzech ekologiczny nowym grzechem zdefi niowanym przez Kościół? Papież Franciszek 
o wprowadzeniu grzechu ekologicznego, “Dziennik Zachodni” 20.11.2019, https://
dziennikzachodni.pl [date of access: 11.04.2025].

8. Polish Police Statistics, https://statystyka.policja.pl [date of access: 12.04.2025]. 
9. Pope Francis, Apostolic Exhortation Laudate Deum to All People of Good Will 

on the Climate Crisis, Vatican 2023, vatican.va.
10. Pope Francis, Encyclical Laudato si’ on Care for Our Common Home, Vatican 

2015, vatican.va.
11. Solodov D., Zębek E., Environmental Criminal Enforcement in Poland and Russia: 

Meeting Current Challenges, “Utrecht Law Review” 2020, 1(16), pp. 140-150, 
DOI: 10.36633/ulr.532. 

12. Vatican News, Laudate Deum – The Pope’s Appeal in Response to the Climate 
Crisis, 2023, https://www.vaticannews.va [date of access: 11.04.2025]. 



Karol Kondracikowski
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
w Warszawie
DOI: 10.15290/std.2025.11.04

POSOBOROWA ODNOWA 
TEOLOGII MORALNEJ W UJĘCIU 

KS. KAZIMIERZA KUŁAKOWSKIEGO

THE POST-CONCILIAR RENEWAL OF MORAL THEOLOGY 
IN THE PERSPECTIVE OF FR. KAZIMIERZ KUŁAKOWSKI

The article explores Fr. Kazimierz Kułakowski’s contribution to the post-
conciliar renewal of moral theology in Poland. It presents how he responded to 
the challenges posed by the Second Vatican Council, particularly through the 
lens of Gaudium et spes and Optatam totius. Kułakowski regarded moral theo-
logy as a dynamic discipline rooted in the Revelation, which must respond 
to the signs of the times. He emphasised a personalist and Christocentric ap-
proach, highlighting the idea of vocation as central to the Christian morality. 
The article also examines his concern for integrating sacramental life, eccle-
sial community, and a Trinitarian perspective into moral formation. Finally, it 
analyses his role as an educator and his critical yet balanced assessment of the 
Polish post-conciliar moral theology textbooks, showing his cautious openness 
to theological innovation grounded in tradition.

Key words: moral theology, Second Vatican Council, academic lecture, theo-
logical and moral issues, didactics.

 000-0002-4082-7286



54 OSOBA I WSPÓLNOTA

Wstęp
Teologia moralna jest naukową refl eksją nad moralnością, a więc nad 

dobrem i złem ludzkich czynów oraz osoby, która ich dokonuje1. Refl eksja 
ta dotyczy każdego człowieka, który na drodze świadomych i dobrowolnych 
wyborów realizuje swoje powołanie w określonym czasie i przestrzeni. Dlatego 
jest ona adekwatna tylko wtedy gdy wiąże się z odczytywaniem znaków czasu, 
łączeniem tego, co stałe i niezmienne z wyzwaniami, jakie niesie każda z epok2. 
Znajomość historii pozwala na lepsze zrozumienie teraźniejszości. Analizując 
dzieje teologii moralnej można zauważyć sposób i kierunek, w jakim rozwijała 
się myśl moralna, poznać metodykę pracy, a także drogę rozwoju pojęć czy idei. 
Towarzyszą temu zawsze konkretne uwarunkowania historyczne, społeczne 
i kulturowe, które tworzą tło działalności naukowej i dydaktycznej teologów. 
Takim wydarzeniem było zwołanie w 1962 r. dwudziestego pierwszego soboru 
powszechnego w Kościele – Soboru Watykańskiego II. 

Recepcja nauki soborowej dokonywała się w głównej mierze dzięki profe-
sorom i wykładowcom, którzy w swoich ośrodkach naukowych wprowadzali 
postulaty zawarte w dokumentach soborowych3. Podejmowano próby ponow-
nego przemyślenia podstaw uprawianej przez siebie dyscypliny, jej metodologii 
oraz specyfi ki. Nie zapominano także o nowych problemach powstających 
wskutek postępu naukowo-technologicznego czy o pojawiających się wyzwa-
niach dotyczących życia społecznego. Pośród polskich teologów moralistów jest 
jednak wielu takich, którzy w mniejszym lub większym stopniu włożyli swój 
wkład w rozwój uprawianej przez siebie dyscypliny, ale obecnie pozostają nieco 
zapomniani. W ich gronie byli tacy, którzy teoretycznie przemyśliwali drogi 
i kierunki reorientacji teologii moralnej, oraz tacy, którzy koncentrowali się 
na nauczaniu tej dziedziny, a zagadnienia metodologiczne były dla nich jedy-
nie drugorzędne. Jednym z nich był ks. Kazimierz Kułakowski wykładowca 
teologii moralnej w białostockim Archidiecezjalnym Wyższym Seminarium 
Duchownym4. 

1 Por. VS 29.
2 Por. J. Kopciński, Polska teologia moralna XX wieku, Kraków 2002, s. 7. 
3 Por. T. Zadykowicz, Ksiądz Kazimierz Kułakowski – teolog moralista, [w:] Polska teologia 

moralna czterdzieści lat po Soborze Watykańskim II, J. Nagórny, J. Gocko (red.), Lublin 
2006, s. 278-279.

4 Urodził się 16 maja 1926 r. w Wysokim Litewskim, leżącym dziś na terenie Białorusi. 
8 czerwca 1952 r. otrzymał święcenia kapłańskie z rąk abp. Romualda Jałbrzykowskiego. 
Po roku pracy w parafi i Krypno został wysłany na studia specjalistyczne na Wydziale 
Teologii Uniwersytetu Warszawskiego. W 1955 r., z powodu likwidacji tego Wydziału, 
rozpoczął studia na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim. Dwa lata później uzyskał tytuł 
zawodowy magistra i licencjat z teologii na podstawie pracy Prawo naturalne w ujęciu 



55Karol Kondracikowski, Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza...

Koncepcja odnowy teologii moralnej sformułowana 
na podstawie dokumentów soborowych

Koncepcja odnowy teologii moralnej, zaproponowana przez ks. Kułakow-
skiego jest, rzecz jasna, najlepiej widoczna w przygotowanych przez niego 
publikacjach. Profesor wychowany na podręcznikach alfonsjańskich i neoto-
mistycznych, nie pozostawił po sobie wielkiego dorobku pisarskiego. Był raczej 
teologiem, który całkowicie oddany dydaktyce działał odtwórczo. Natomiast 
jego osobiste doświadczenia odzwierciedlały sytuację polskiej teologii moralnej 
w dobie przemian soborowych5. Dla analizy jego odniesienia do postulatów 
Soboru nie bez znaczenia pozostaje fakt, iż w kilka miesięcy po rozpoczęciu 
wykładów w Seminarium6, stał się świadkiem otwarcia i przebiegu soborowej 
dyskusji.

Ksiądz Kazimierz Kułakowski przejął zajęcia dydaktyczne w seminarium 
po ks. prof. W. Urmanowiczu, którego wcześniej był uczniem. Swój wykład 
oparł na podręczniku D.M. Prümmera Manuale theologiae moralis, u którego 
ks. Urmanowicz odbywał studia doktoranckie we Fryburgu szwajcarskim7. Nie 
dziwi więc fakt, że dziedzictwo tych teologów jest wyraźnie widoczne przede 
wszystkim w prowadzonych przez niego wykładach.

Profesor praktycznie tydzień po zamknięciu soborowych obrad wygło-
sił referat zatytułowany Współczesne tendencje i postulaty teologii moralnej8. 
Z oczywistych względów trudno jeszcze dostrzec w nim znamiona soborowego 
aggiornamento. Jak sam zaznaczył, „niniejszy wykład ma za cel przedstawić 
pokrótce tendencje i postulaty, jakie nurtują współczesną nam myśl teo-
logicznomoralną”9. Był więc w pełni świadom tego, „że teologia moralna 
stopniowo przebudowuje swą strukturę, uwierzytelnia treść wobec rosnących 
wymagań rozumu i że stawia sobie nowe zagadnienia do rozwagi i problemy 

Aleksandra z Hales i podjął dalsze studia, które zwieńczył doktoratem z teologii moralnej, 
napisanym pod kierunkiem ks. prof. Antoniego Borowskiego. Praca pt. Nauka Aleksan-
dra z Hales o sumieniu została obroniona 14 listopada 1961 r. Od 1962 r. ks. Kułakowski 
wykładał teologię moralną w białostockim seminarium. Zmarł nagle 21 lipca 1997 r. 
w Studzienicznej k. Augustowa. Został pochowany na cmentarzu w Bielsku Podlaskim.

5 Por. T. Zadykowicz, Ksiądz Kazimierz Kułakowski..., s. 279.
6 Nominacja na profesora Archidiecezjalnego Wyższego Seminarium Duchownego w Bia-

łymstoku nosi datę 03.01.1962 r. i jest podpisana przez ówczesnego Wikariusza Kapitulnego 
ks. prałata Adama Sawickiego. Zajęcia dydaktyczne ks. Kułakowski rozpoczął 09.01.1962 r.

7 Por. K. Kułakowski, Teologia moralna w Archidiecezjalnym Wyższym Seminarium Duchow-
nym w Białymstoku w latach 1961-1991, STB 10:1992, s. 267-268.

8 Referat wygłoszony dn. 16.12.1965 r. w Białymstoku.
9 K. Kułakowski, Współczesne tendencje i postulaty teologii moralnej, Białystok, 16.12.1965 

(mps), s. 1.



56 OSOBA I WSPÓLNOTA

do rozwiązania”10. Ksiądz Kazimierz Kułakowski określał teologię moralną jako 
dyscyplinę otwartą i dynamiczną, która pośrednio korzysta z doświadczeń ludz-
kości oraz badań nauki, ale przede wszystkim odwołuje się do treści Objawienia, 
przez co jest mocno zakorzeniona w nadprzyrodzonej wierze11.

Przechodząc do omówienia tendencji i postulatów, stopniowo zarysowują-
cych się w teologii moralnej, Profesor zastanawiał się nad przydatnością pod-
ręczników obarczonych balastem minimalizmu i naznaczonych negatywizmem. 
Jak sam przypomniał, dawniejsze podręczniki były przeznaczone dla księży 
i kandydatów do stanu duchownego. Siłą rzeczy stawały się instrukcją dla 
spowiadających, bardziej pomagały w osądzaniu aniżeli w nauczaniu czy lecze-
niu zranionych grzechem. W związku z tym podręczniki zostały zdominowane 
przez prawo i grzech, stąd próżno szukać w nich pozytywnego wykładu treści12. 

Jednocześnie ks. Kazimierz Kułakowski dostrzegał pojawiające się stopniowo 
nowe postulaty i projekty zmian w tym zakresie. W swoim wystąpieniu po-
ruszył kwestię budowania syntezy teologicznomoralnej, która byłaby bardziej 
przystępna, a nie tylko ograniczona do jednej profesji, tym bardziej, że wśród 
świeckich stopniowo wzrastało zainteresowanie zagadnieniami teologicznymi. 
Za taką syntezę uważał dzieło niemieckiego profesora F. Tillmanna z zapro-
ponowanym w nim chrystocentrycznym usystematyzowaniem treści wokół 
centralnej idei naśladowania Chrystusa13. Profesor wspomina także o za-
inicjowanej wśród niemieckich teologów koncepcji nadania teologii moralnej 
charakteru personalistycznego, który jest ściśle powiązany ze wspomnianą 
koncepcją. Teologia moralna chcąc „przemówić” do współczesnego człowieka 
nie powinna uczynić centralną sprawą oderwaną normę, lecz żywą osobę, 
która ucieleśnia w sobie normy postępowania. Tę najgłębszą potrzebę ludzką 
realizuje, zdaniem ks. Kułakowskiego, właśnie teologia moralna oparta na idei 
naśladowania Chrystusa14. 

Ksiądz Profesor zaznaczył, że wspomniana koncepcja przez niektórych teolo-
gów15 była uznawana za niewystarczającą, bowiem Jezus wykonywał takie czyny, 
których nikt nigdy nie będzie mógł naśladować, a ponadto istnieje w życiu 
ludzkim wiele sytuacji, których nie sposób powiązać z czynami Zbawiciela jako 

10 Tamże.
11 Por. tamże.
12 Por. tamże, s. 2.
13 Handbuch der katholischen Sittenlehre, Bd 3: Der Idee der Nachfolge Christi, Düsseldorf: 

Schwann 1934.
14 Por. K. Kułakowski, Współczesne tendencje..., s. 2-3.
15 W swoim wystąpieniu przytacza przykład niemieckiego teologa z Tybingi O. Schillinga.



57Karol Kondracikowski, Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza...

bezpośrednich wzorów16. Kontynuując ten wątek ks. Kułakowski podkreślał, iż 
idea naśladowania nie może być ideą centralną odnowionej teologii moralnej. 
Chrystus nie może być sprowadzony tylko i wyłącznie do roli wzoru osobowego, 
gdyż spowoduje to przesunięcie na zewnątrz punktu ciężkości życia moralne-
go, jednocześnie zubożając naukę. Przecież Jezus, co podkreślił Profesor, nie 
jest tylko idea exemplaris, ale jest nadprzyrodzoną zasadą wewnętrzną działania 
moralnego, jego przyczyną sprawczą i celową chrześcijańskiego porządku mo-
ralnego17. Skoro Mistrz z Nazaretu nauczając najbardziej akcentował ideę Kró-
lestwa Bożego, to zdaniem wielu ówczesnych teologów, właśnie ona powinna 
stać się podstawą zrekonstruowanej struktury wykładu teologii moralnej18. 

W dalszej części wystąpienia dotyczącego ówczesnych tendencji i postula-
tów w teologii moralnej ks. Kazimierz Kułakowski podkreślił, że skoro celem 
i przyczyną wszystkiego jest sam Bóg, to wyrażając to samo językiem biblijnym 
można powiedzieć, że celem człowieka jest Królestwo Boże – centralna idea na-
uczania Jezusa; koncepcja, która zawiera w sobie także treść eschatologiczną. 
Trzeba jednak pamiętać, że jest to rzeczywistość Królestwa będącego „już 
i jeszcze nie”, które jest naszym ostatecznym celem, a jednocześnie jego tere-
nem są dusze ludzkie. Profesor przypisał więc idei Królestwa Bożego naczelną 
rolę, ogniskującą wszystkie wątki myśli teologicznej oraz nadającą wewnętrz-
ną jedność wykładowi19. Podsumowując stwierdził, że zwolennicy tego ujęcia 
dostrzegają w nim uwielbienie Boga. Dokonuje się ono przez budowanie Jego 
Królestwa w świecie oraz na drodze osobistego wzrostu we wspólnocie ekle-
zjalnej, w której i z którą zdążają do doskonałości osobowej starając się żyć 
w wierności przyjętym życiowym drogowskazom – a zwłaszcza samemu Jezu-
sowi – naśladując Go jako najwyższy wzór. Tego typu podejście miało uwolnić 
teologię moralną od indywidualizmu i zamknięcia, przesuwając środek ciężkości 
na bardziej wewnętrzną i społeczną płaszczyznę, przy zachowaniu centralnego 
miejsca Chrystusa w strukturze tej nauki. 

16 Ksiądz K. Kułakowski rozumiał naśladowanie Jezusa jako imitację Jego postaw. Współcze-
śnie rozumie się to jako podążanie za osobą uznaną za wzór postępowania moralnego. Por. 
J. Nagórny, Teologiczna interpretacja moralności Nowego Przymierza, K. Jeżyna, J. Gocko, 
W. Rzepa (red.) , Lublin 2009, s. 269-281. Por. także: T. Zadykowicz, Sequela Christi et 
imitatio hominis. Paradygmat naśladowania we współczesnej refl eksji teologicznomoralnej. 
Źródła i perspektywy, Lublin 2011, s. 271-279. 

17 Por. K. Kułakowski, Współczesne tendencje..., s. 3-4.
18 Ksiądz Kazimierz Kułakowski nie zawarł w swoim maszynopisie przypisów do źródeł, na 

bazie których spisał referat, stąd trudno jest wskazać jakich teologów miał na myśli.
19 Omawiając zastosowanie idei Królestwa Bożego w proponowanej odnowie metodologii 

wykładu teologii moralnej, Ksiądz Profesor odwołuje się do dzieł: J. Stelzenbergera, 
G. Ermecke. Por. K. Kułakowski, Współczesne tendencje..., s. 5.



58 OSOBA I WSPÓLNOTA

Ksiądz Kułakowski dostrzegał – poza próbami przebudowy struktury uprawia-
nej przez siebie dyscypliny – podejmowane w środowisku starania o uwzględ-
nienie sakramentalnego bądź też sakramentalno-liturgicznego wymiaru życia 
chrześcijańskiego. Jego zdaniem, wynikało to z rosnącego wśród teologów 
moralistów zainteresowania powiązaniami występującymi pomiędzy życiem 
sakramentalnym a życiem według cnót oraz ze zrozumienia roli, jaką odgrywają 
w życiu chrześcijanina poszczególne sakramenty. Jednym z reprezentantów 
takiego podejścia był o. B. Häring, który uważał, że punktem wyjścia teologii 
moralnej powinno być wszczepienie w Chrystusa na drodze życia sakramen-
talnego. Postawienie Jezusa w centrum domaga się życia w Nim i z Nim. Staje 
się to możliwe m.in. przez przyjmowanie sakramentów, a w konsekwencji 
naśladowanie Mistrza w codzienności20. Autor w późniejszej wersji prowadzo-
nych przez siebie wykładów odnosił się do tej propozycji. Wychodząc od idei 
powołania traktował chrzest jako początek wzrostu ku pełni życia w Chrystusie, 
a jednocześnie jako źródło życia i powołania chrześcijańskiego. 

Ksiądz Profesor podkreślił, że posoborowe zmiany są widoczne przede 
wszystkim na polu teologii moralnej szczegółowej, a konkretnie w układzie 
aretologicznym podejmowanych zagadnień. Zauważył również, że pomimo 
oporu niektórych moralistów opowiadających się za układem według przyka-
zań, układ ten nie utrzyma się długo21. Powrót do tradycyjnego Tomaszowego 
podziału, mimo przejrzystości, także nie byłby wolny od braków. Przywołując 
argumentację Thilsa i Lottina, Kułakowski podkreślił, że zabrakło właściwego 
ujęcia hierarchii wśród cnót i ich znaczenia w życiu moralnym. Taki stan rzeczy 
zdaje się spychać na dalszy plan ważne i specyfi czne „chrześcijańskie cnoty” 
tj. religijność, pokorę, miłosierdzie czy posłuszeństwo22.

Ksiądz Kazimierz Kułakowski dostrzegł w pojawiających się tendencjach 
odnowy teologii moralnej stopniowe dojrzewanie, które następnie zostało 

20 Por. J. Pryszmont, Z historii teologii moralnej. W kierunku odnowy, STV 21:1983 nr 1, s. 48. 
Por. także: K. Kułakowski, Współczesne tendencje..., s. 6.

21 K. Kułakowski przytacza w tym miejscu argumentację Lottina: „[...] przykazania nie 
obejmują całokształtu wskazań chrześcijańskiej moralności. Obejmują tylko niektó-
re obowiązki względem Boga i niektóre względem bliźniego, pomijając zupełnie moralne 
obowiązki względem samego siebie. Ujęcie takie jest minimalistyczne z konieczności. 
Dlatego wykład moralności musi uwzględniać także to, co jest ponadobowiązkowe, ale 
nie jest objęte ścisłym obowiązkiem”. Por. K. Kułakowski, Współczesne tendencje..., s. 7.

22 Systematyczny układ zaczerpnięty od Thilsa powinien wyglądać tak: najpierw należałoby 
omówić stosunek chrześcijanina do Boga, gdzie obok cnót teologicznych wystąpiłaby cnota 
religijności oraz dwie cnoty ją wyrażające tj. pokora i posłuszeństwo wobec Boga. Następnie 
omawiając stosunek chrześcijanina do siebie i bliźnich, można posłużyć się systematyką 
tomistyczną, zespalając ją cnotą miłości, która sprawia, iż działanie chrześcijanina jest 
bezpośrednio odniesione do Boga.



59Karol Kondracikowski, Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza...

skonkretyzowane w dokumentach i postulatach Soboru Watykańskiego II. 
W 1968 r. Profesor wygłosił wykład inauguracyjny, w którym za cel postawił 
sobie przedstawienie tendencji i postulatów z uwzględnieniem wydarzeń 
przedsoborowych oraz sposobu uprawiania teologii moralnej zaproponowa-
nego w dokumentach Soboru Watykańskiego II, a zwłaszcza w Konstytucji 
pastoralnej Gaudium et spes. Co ciekawe Kułakowski poszerzył przywoływany 
powyżej referat z 1965 r. dodając do niego postulaty zaproponowane przez 
ojców soborowych23. 

Odwołując się do postulatów soborowych ks. Kułakowski zauważył, że 
w czasie obrad stwierdzono niedopracowanie wielu problemów teologicznych 
z dziedziny etyki katolickiej. Dlatego Sobór w Dekrecie o formacji kapłańskiej 
sprecyzował postulaty dotyczące teologii, kładąc nacisk na jej odnowę, zwłasz-
cza teologii moralnej. Ponadto dokumenty Soboru w pewnym stopniu stanowiły 
próbę uprawiania teologii moralnej w nowym ujęciu. Szczególnie zdawało 
się to być widoczne w Konstytucji pastoralnej Gaudium et spes24. Wprawdzie 
nie zajmowała się ona problemami moralnymi wprost, lecz podejmowała próbę 
zastosowania norm etycznych do najbardziej palących problemów ówczesnego 
życia. Stąd, zdaniem ks. Kułakowskiego, mogła być praktycznym wzorem prze-
budowania i rozwoju teologii moralnej w duchu soborowej odnowy25. Profesor 
dostrzegł w soborowym dokumencie wyraźną afi rmację teologii moralnej jako 
etyki teologicznej, systematycznie i konsekwentnie uzasadnionej. Ponadto za-
proponowana w nim argumentacja norm etycznych za punkt wyjścia przyjmuje 
etykę naturalną i prawo naturalne. 

Ksiądz Kazimierz Kułakowski przypomniał, że Konstytucja Gaudium et spes 
uzasadniając normy etyczne z Objawienia Bożego posługuje się najczęściej ideą 
powołania chrześcijańskiego, gdyż jest ona najbardziej „komunikatywną” dla 
współczesnych ludzi, a jednocześnie daje ontologiczne podstawy zagadnieniom 
etycznym. Przy tym realizacja powołania chrześcijańskiego wydobywa perso-
nalistyczny i chrystocentryczny aspekt moralności26. To właśnie w Chrystusie 
autorzy Konstytucji widzą pełne wyjaśnienie sensu życia moralnego ludzi oraz 
rozwiązanie istniejących w tej dziedzinie powikłań. 

Referując kwestię ówczesnych postulatów i tendencji w teologii moralnej 
Profesor dostrzegł pewną kontynuację wątków i myśli, które pojawiały się 
w dyskursie na temat odnowy na krótko przez Soborem. Jedną z nich jest 

23 Referat ten został wygłoszony w Białymstoku 19.09.1968 r. i nosi identyczny tytuł jak 
wystąpienie z 1965 r.: Współczesne tendencje i postulaty teologii moralnej.

24 Por. K. Kułakowski, Współczesne tendencje..., s. 7.
25 Por. tamże.
26 Por. tamże, s. 7-8.



60 OSOBA I WSPÓLNOTA

uzasadnienie norm moralnych w perspektywie eschatologicznej. Konstytucja 
odchodzi w pewnym sensie od klasycznego powiązania teologicznego norm 
moralnych z rzeczami ostatecznymi. Podkreśla jednak wartości doczesne życia 
chrześcijanina, które są nie tylko przygotowaniem, swego rodzaju „inwestycją” 
w przyszłość, ale także zapoczątkowaniem tej rzeczywistości już tu na ziemi27. 

Oczywiste jest, że samo sprecyzowanie i argumentowanie norm etycznych 
nie jest wystarczające. Istotna jest także kwestia zastosowania tych zasad do 
aktualnych potrzeb. W pierwszej kolejności – przypomniał Kułakowski – należy 
obiektywnie ocenić warunki, w których zamierza się adaptować przyjęte pryncy-
pia moralne. Aby obiektywnie ocenić uwarunkowania, dobrze jest odwołać się 
do oceny specjalistów. Ponadto wielowymiarowość współczesnego życia domaga 
się ostrożności w formułowaniu ostatecznych rozstrzygnięć moralnych. Ksiądz 
Profesor w tym miejscu wymienił dwa niebezpieczeństwa, które zagrażają teo-
logii moralnej. Pierwsze – polega na wypracowaniu zbyt abstrakcyjnych norm 
etycznych niezwykle trudnych do zrealizowania. Natomiast drugie – dotyczy 
zbyt praktycznego podejścia, które sprowadza ogólne zasady do drobiazgowych 
rozstrzygnięć, paradoksalnie utrudniając podjęcie właściwej moralnie decyzji, 
gdyż zdaje się sugerować gotowe recepty moralne, wytyczając przy tym prawne 
paragrafy postępowania28.

Ksiądz Kułakowski w ostatniej części wystąpienia odniósł się jeszcze do 
sformułowanego w Konstytucji Gaudium et spes zagadnienia osobistej odpowie-
dzialności moralnej poszczególnych osób oraz roli dialogu w życiu społecznym29. 
Ojcom soborowym chodziło o wypracowanie możliwie bliskich życiu norm 
ogólnych, które stałyby się punktem odniesienia pomocnym w obiektywnym 
rozstrzyganiu poszczególnych problemów etycznych, często wyraźnie obecnych 
szczególnie na płaszczyźnie życia małżeńskiego i rodzinnego. Oczywiście nie 
chodziło tu o swoiste zamknięcie refl eksji w tym obszarze, a o uwypuklenie 
starań prowadzących do wychowania członków Ludu Bożego do samodzielnej 
i odpowiedzialnej decyzji w poszczególnych dziedzinach życia moralnego30. 
Natomiast dialog miał – w zamiarze autorów dokumentu – zogniskować po-
stulaty dotyczące odnowy teologii moralnej. Odwołując się do zaproponowanej 
w encyklice Ecclesiam suam przez papieża Pawła VI formy dialogu31, Profesor 
27 Por. tamże, s. 8.
28 Por. tamże.
29 Autor skupia się na I rozdziale II części dokumentu, który odnosi się do kwestii godności 

małżeństwa i rodziny. Natomiast zagadnienie dialogu jest podejmowane w wielu miejscach 
tego dokumentu, szczególną atencję Profesor skierował ku pkt. 92 Konstytucji, który 
dotyczy dialogu między wszystkimi ludźmi. Por. KDK 47-52, 28, 40, 43, 56, 90, 92.

30 Por. K. Kułakowski, Współczesne tendencje..., s. 9.
31 Por. ES 58-119.



61Karol Kondracikowski, Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza...

przypomniał, iż teologia moralna powinna bezinteresownie służyć człowieko-
wi dla udostępnienia mu owoców Chrystusowego Odkupienia. Konstytucja 
soborowa podkreśliła potrzebę i niezbędność tak ujętej teologii moralnej32.

Konkludując wykład inauguracyjny Kazimierz Kułakowski stwierdził: 
przedstawione tendencje i postulaty, jakie ujawniają się ostatnio w dziedzinie 
teologii moralnej, zwłaszcza te o jakich mówi wyraźnie Sobór Watykański II, każą 
ująć nauczanie owej dyscypliny teologicznej w innej niż dotychczas formie. Nie 
jest to jednak rzeczą łatwą i nie wolno tego czynić na własną rękę. Należy jeszcze 
poczekać na jakieś umiejętne opracowania. Miejmy wszakże nadzieję, że niedługo33. 

Trzeba zauważyć, że w wykładzie inauguracyjnym ks. Profesor odwołał się 
jedynie do Konstytucji Gaudium et spes. To właśnie ten dokument stał się dla 
niego bazą i punktem wyjścia do rozważań. Ksiądz Kułakowski w swoich wy-
stąpieniach nie odniósł się wprost do Dekretu o formacji kapłanów. W wyniku 
czego w jego podejściu zdaje się brakować pełnego ujęcia zaproponowanego 
w tym dokumencie. Polegało ono na przeprowadzeniu odnowy w oparciu 
o metodę i treść przekazu w wykładzie teologii moralnej.

Ocena procesu odnowy teologii moralnej w Polsce 
oczami ks. Kazimierza Kułakowskiego

Temat odnowy teologii moralnej został ponownie podjęty przez ks. Kazi-
mierza Kułakowskiego w publikacji zatytułowanej: Odnowa teologii moralnej 
w polskich publikacjach posoborowych34. W odróżnieniu od wspomnianych 
opracowań, to zostało opublikowane w 1983 r., a więc blisko dwadzieścia lat 
po zakończeniu soborowych obrad. Profesor mógł już z pewnej perspektywy 
ocenić kwestię odnowy teologii moralnej i recepcji soborowych postulatów na 
przykładzie twórczości polskich teologów moralistów.

Za podstawowe wskazania w tej materii ks. Kazimierz Kułakowski uważał te, 
wyrażone w szesnastym numerze Dekretu o formacji kapłańskiej Optatam totius. 
Interpretując użyte w nim stwierdzenie „udoskonalenie” wyjaśnił, że nie chodzi 
tu o wprowadzenie jakiejś nowej moralności, ale o odpowiedź na znaki czasu 
stosownie do współczesnych wymagań i uwarunkowań35. Autor postulat „na-
ukowości” postrzegał jako systematyczne wyłożenie treści Objawienia, odnie-
sione bezpośrednio do człowieka i jego moralnego postępowania. Formułując tę 

32 Por. K. Kułakowski, Współczesne tendencje..., s. 9.
33 Por. tamże.
34 K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej w polskich publikacjach posoborowych, STB 

1:1983, s. 63-75.
35 Por. tamże, s. 64.



62 OSOBA I WSPÓLNOTA

tezę ks. Kułakowski oparł się na propozycji ks. Inlandera36. Odnowa dotycząca 
metody przekazu treści wyraża się również poprzez zastosowanie obu metod: 
pozytywnej i spekulatywnej. Za Jurosem autor artykułu przypomniał, iż po-
minięcie którejkolwiek z nich nie wyprowadzi teologii moralnej ze stadium 
kryzysu37. Oparcie się jedynie na metodzie pozytywnej groziłoby niebezpie-
czeństwem ograniczenia wykładu jedynie do egzegezy nauczania moralności 
chrześcijańskiej zawartego w przekazie Objawienia. Dlatego teologia moralna 
posługująca się najpierw metodą interpretacji teologicznej, powinna uwzględ-
niać badania interdyscyplinarne, odwołując się także do etyki fi lozofi cznej czy 
nauk humanistycznych, które mogą ją wspomagać38. Należy wspomnieć, że 
ks. Kazimierz Kułakowski w swoim wykładzie stosował metodę spekulatywną. 
Uzasadniał jej użycie w połączeniu z metodą pozytywną, jako środek służący 
poradzeniu sobie z „naukowością” wykładanej przez siebie dyscypliny. „Wykład 
naukowy” miał zatem zawierać w sobie myśl Bożą i myśl ludzką.

Ksiądz Kułakowski odnowę polskiej teologii moralnej widział w kwestii po-
wrotu do źródeł biblijnych. Tradycyjna teologia moralna była zdominowana 
przez myśl ludzką, fi lozofi czną, która nie zawsze szła w parze z Bożą logiką. 
Dlatego kolejne lata przyniosły próby uzasadniania tez teologicznomoralnych 
Pismem Świętym. Mimo to, ten sposób nie był perfekcyjny. Stąd, aby uniknąć 
ryzykownego argumentowania nazywanego biblicyzmem, przyjęto, że Obja-
wienie ma stanowić punkt wyjścia dla wszelkiej analizy teologicznej, która do-
prowadzi do wniosku o wydźwięku normatywnym39. Jednakże to rozwiązanie 
niewystarczająco satysfakcjonowało teologów. Moralista korzysta bowiem 
w inny sposób z Objawienia niż np. dogmatyk. Pomimo tego, iż w sposobie 
interpretacji treści działaliby podobnie, to jednak inaczej z nich korzystają. Mo-
ralista musi uwzględnić także wiedzę moralną o charakterze pozateologicznym, 
etykę uprawianą na przesłankach racjonalnych i w konsekwencji odnajdywać 
w nich ewentualny teologiczny sens, co odróżnia go od dogmatyka. Ksiądz 
Kułakowski przypomniał, że teologia moralna nie powinna być ograniczona 
do wykładu biblijnych nakazów moralnych bez uwzględnienia zarówno danych 
fi lozofi i moralnej, jak i aktualnej sytuacji człowieka40.

36 Por. B. Inlender, Dwie koncepcje stosunku etyki fi lozofi cznej do teologii moralnej, STV 6:1968 
nr 1, s. 73. Por. także: K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 65.

37 Por. H. Juros, Chrześcijańska moralność relacji międzyosobowych, CT 40:1970 nr 3, s. 66-67.
38 Por. K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 65-66.
39 Por. tamże, s. 66. Por. także: L.R. Stachowiak, Biblijne ujęcie węzłowych zagadnień mo-

ralnych, STV 6:1968 nr 1, s. 26-27; H. Juros, Przepowiadanie katolickiej nauki moralnej, 
STV 11:1973 nr 2, s. 129-163.

40 Por. K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 67.



63Karol Kondracikowski, Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza...

Po omówieniu metody odnowionej teologii moralnej, Profesor poddał ana-
lizie propozycję zmian w treści przekazu. Na wstępie opowiedział się za tym, 
aby zagadnienia moralne były usystematyzowane według konkretnej idei wio-
dącej41. Z biegiem czasu teologowie moraliści wypracowali ujęcie teleologiczne 
zagadnień. Dostrzegli jednak jego niewystarczalność i zaproponowali zastoso-
wanie dwóch idei: realizacji Królestwa Bożego na ziemi bądź naśladowania 
Chrystusa. Pomimo mocnego podbudowania danymi Objawienia, idee te nie 
rozpowszechniły się w dydaktyce, gdyż nie rozwiązywały wszystkich problemów 
moralnych współczesnego człowieka i świata. Wydawało się, że najbardziej 
adekwatną ideą stanie się zaproponowana przez Sobór w Dekrecie o formacji ka-
płanów idea powołania, praktycznie powszechnie zaakceptowana w środowisku 
polskich moralistów42. Profesor Kułakowski za biskupem Smoleńskim również 
dostrzegł w idei powołania czynnik porządkujący treść teologii moralnej, która 
powinna obejmować zagadnienia antropologii teologicznej, gdyż powołanie 
zawiera w sobie element personalistyczny. Z niego wynika refl eksja nad feno-
menem sumienia jako subiektywnej normy moralności oraz personalistyczne 
ujęcie prawa naturalnego i jego powiązanie z prawem Objawionym43.

Ksiądz Kułakowski zwrócił również uwagę na związek wypełniania życiowego 
powołania z cnotami chrześcijańskimi. Człowiek jest wybrany przez Boga jako 
grzesznik, który został odkupiony, a jako chrześcijanin „wezwany do niegrze-
szenia”. Taka postawa jest oczywiście kwestią całego życiowego wysiłku, który 
obejmuje spełnianie moralnie dobrych czynów. Szczególną rolę odgrywa tu 
cnota miłości Boga i bliźniego, zaakcentowana w Dekrecie Optatam totius44.

Bóg powołuje człowieka w ramach życia społecznego, przypomniał ks. Pro-
fesor. Dlatego też aspekt personalistyczny w teologii odbiega od skrajnego 
indywidualizmu. Oczywisty jest fakt, iż życie we wspólnocie rodzi konkretne 
zobowiązania moralno-społeczne. Najwyższym wzorem relacji w tym obszarze 
jest Trójca Święta, dlatego życie moralne chrześcijanina powinno mieć charak-
ter trynitarny. Z tym ujęciem wiąże się także aspekt teocentryczny, w którym 
Chrystus jest zwornikiem tego, co w powołaniu jest Boskie i ludzkie. Teocen-
tryczne ujęcie etyki katolickiej zostało uznane za możliwe do zastosowania nie 
tylko w punkcie wyjścia pierwszych traktatów, ale także w teologii moralnej 

41 Por. H. Juros, Przepowiadanie katolickiej nauki moralnej, s. 158-160.
42 Por. K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 67-68. Por. także: Z. Perz, Główne po-

stulaty co do treści teologii moralnej w świetle dokumentów soborowej odnowy, STV 6:1968 
nr 1, s. 29-48; H. Juros, Sprawozdanie z dyskusji, STV 6:1968 nr 1, s. 95.

43 Por. K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 68.
44 Por. tamże, s. 68-69. Por. także: DFK 16.



64 OSOBA I WSPÓLNOTA

fundamentalnej i szczegółowej45. Kończąc w swym artykule omówienie kwe-
stii zastosowania idei powołania w wykładzie teologicznomoralnym Profesor, 
odwołując się do cenionego przez siebie biblisty K. Romaniuka, podkreślił, że 
powołanie człowieka przez Boga powinno być głównym motywem poczynań 
moralnych i normą postępowania. Idea ta daje właściwe zrozumienie kwestii 
grzechu, żalu i nawrócenia, ale przede wszystkim moralność na niej oparta 
uwydatnia koncepcję Boga, który pragnie dobra każdego człowieka46.

 Opisując pojawiające się koncepcje odnowy w polskiej posoborowej teologii 
moralnej, ks. Kazimierz Kułakowski odwołał się jeszcze do refl eksji T. Sikor-
skiego. Teolog ten zaproponował oparcie przekazu treści na idei spotkania 
stworzenia ze Stwórcą, które dokonuje się w Kościele. Argumentował zasad-
ność tego typu podejścia tym, że spotkanie jest czymś więcej aniżeli powołanie, 
gdyż Bóg daje się człowiekowi, a ten przyjmując Go otrzymuje nowy kształt 
ontyczny i nadprzyrodzony wymiar życia. Powołanie staje się tu koniecznym 
warunkiem i podstawą spotkania Boga z człowiekiem47.

Ciekawą, dostrzeżoną również przez Profesora, koncepcję budowy odno-
wionej teologii moralnej zaproponował S. Witek. Polegała ona na usystema-
tyzowaniu treści według trzech tradycyjnych części: antropologii moralnej, 
teologii moralnej szczegółowej omawiającej moralność życia indywidualnego 
oraz teologii moralnej szczegółowej dotyczącej życia wspólnotowego48. Inspi-
rację dla takiego sposobu ułożenia treści czerpał Witek z nauki Soboru Waty-
kańskiego II, a szczególnie z Konstytucji Gaudium et spes. Układ ten ujmował 
wszystkie zjawiska życia ludzkiego w sposób aksjologiczny oraz w dynamicznej 
perspektywie49. 

Reasumując wkład polskich moralistów w odnowę treści przekazu teologicz-
nomoralnego Kułakowski docenił ubogacające problematykę moralną idee: 
powołania oraz osobowego spotkania. Dowartościowano eklezjalno-społeczny 
45 Por. S. Smoleński, Teologia moralna wobec potrzeb świata współczesnego: z moralnych aspektów 

Konstytucji pastoralnej „Gaudium et spes”, CT 38:1968 nr 1, s. 21,24; J. Pryszmont, Wokół 
nowszych ujęć problematyki teologicznomoralnej, CT 49:1979 nr 4, s. 15-16. Por. także: 
K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej... s. 69.

46 Por. tamże, s. 70.
47 Por. T. Sikorski, Kształtowanie katolickiej nauki moralnej, STV 11:1973 nr 2, s. 120-125. 

Por. także: K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 70.
48 Pierwsza część w ramach antropologii moralnej omawiała egzystencjalne, psychofi zyczne, 

społeczne, etyczne i religijne podstawy moralności. Druga zawierała moralność życia 
biologicznego, psychicznego, religijnego, działalności zewnętrznej, stosunków między-
osobowych. Trzecia rozważała problemy moralności życia ekonomicznego, kulturalnego, 
społecznego, wspólnoty ludzkiej i Ludu Bożego.

49 Por. S. Witek, Zagadnienie źródeł w teologii moralnej, CT 39:1969 nr 1, s. 17-34. Por. także: 
K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 70-71.



65Karol Kondracikowski, Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza...

i wspólnotowy charakter życia chrześcijańskiego, a także jego eschatologiczny 
wymiar. W efekcie nastąpiło przesunięcie akcentu z przedmiotowego charak-
teru moralności na podmiotowy, z jednoczesnym uwzględnieniem potrzeby 
personalistycznego podejścia do omawianych zagadnień50.

Kazimierz Kułakowski w swojej publikacji podjął próbę ukazania odnowy 
teologii moralnej „podręcznikowej”. Jednocześnie uważał za znaczące starania, 
które w środowisku polskich teologów moralistów, miały doprowadzić do pu-
blikacji nowego podręcznika51. Profesor wspomniał o istniejącym podręczniku 
Smoleńskiego przygotowanym w oparciu o ideę powołania chrześcijańskiego. 
Ksiądz Kułakowski zauważył, iż było to jedynie częściowe studium teologii 
moralnej, skupiające w sobie zagadnienia podstawowe dla przyjętej koncepcji. 
Szczególnie zaakcentowano w nim antropologię chrześcijańską, a dalszą część 
skupiono wokół zagadnień związanych z istotnymi elementami powołania52.

Kułakowski uznał, iż warty choćby krótkiego omówienia jest podręcznik 
S. Witka. Była to kolejna, niestety tylko częściowa, próba syntezy teologii 
moralnej w duchu soborowej odnowy. Z czterotomowego opracowania ukazał 
się jedynie pierwszy tom. Charakteryzował się szerokim wykorzystaniem trzech 
źródeł teologii moralnej tj. Pisma Świętego, doktryny Soboru Watykańskiego II 
wraz z nowszymi wypowiedziami papieskimi oraz osiągnięć nauk współczesnych. 
Co ciekawe, autor nie kierował się pouczeniami Dekretu o formacji kapłań-
skiej. Jego zdaniem, mają one charakter postulatu, a nie programu, dlatego 
skoncentrował swoją uwagę na wskazaniach Gaudium et spes, przemówieniu 
Pawła VI I nostri passi oraz na dokumencie Kongregacji Nauczania Katolickiego 
Superioris Italiae. Autor artykułu podkreślił, iż wspomniany tom ujął prezento-
wane problemy przede wszystkim w kategoriach wartości. Ten aksjologiczny 
rys pozwala – zdaniem Kułakowskiego – znaleźć wspólny język z człowiekiem 
współczesnym. Trzeba jednak uważać na posługiwanie się językiem nowator-
skim, gdyż może to doprowadzić do nieporozumień53. 

Trzecim opracowaniem, o którym wspomniał Kazimierz Kułakowski, jest 
dzieło S. Olejnika, będące jednocześnie praktycznie pierwszym całościo-
wym dziełem teologicznomoralnym w Polsce. Podręcznik wydany w 1979 r. 
został przygotowany w oparciu o soborowe dyrektywy odnowy teologicznej. 
Kułakowski zauważył, że w odróżnieniu od wiodącej wówczas idei powołania, 

50 Por. tamże, s. 71. Por. także: H. Juros, Z dyskusji nad projektami polskiego podręcznika 
teologii moralnej, CT 39:1969 nr 1, s. 126-127.

51 Por. H. Juros, Z dyskusji nad projektami polskiego podręcznika teologii moralnej, s. 126-127. 
52 Por. K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 72.
53 Por. tamże, s. 73-74. Por. także: I. Kałucki, Teologia moralna fundamentalna, CT 48:1978 

nr 2, s. 117.



66 OSOBA I WSPÓLNOTA

której Olejnik nie odrzucał, preferował układ treści ukazujący właściwą i pełną 
odpowiedź na powołanie Boże. Konstrukcja całej pracy została zawarta w dwóch 
merytorycznych częściach: ogólnej i szczegółowej. Ponadto omawiane dzieło 
charakteryzuje dobra podbudowa antropologiczna pozwalająca, przy pomocy 
przystępnego języka autora, precyzyjnie ukazać zobowiązania moralne wyni-
kające z powołania. Oceniając publikację Olejnika – Kułakowski zauważa, że 
kwestionowano przeniesienie przez autora problemu zła moralnego do części 
szczegółowej, niemniej jednak pomimo innych jeszcze zastrzeżeń recenzen-
ci podręcznika uznawali je za unikalne osiągnięcie54.

Kazimierz Kułakowski był świadom tego, iż w swoim artykule dotyczącym 
odnowy teologii moralnej w polskich publikacjach posoborowych, nie uwzględ-
nił wszystkich postulatów wysuwanych przez rodzimych teologów. Jednym 
z nich, obok kategorii znaków czasu, była kwestia ekumenizmu, która ma swój 
wymiar w odniesieniu do zagadnień moralnych. Profesor pochodzący z ziem, 
na których licznie zamieszkują przedstawiciele prawosławia, postulował korzy-
stanie w należytej mierze z wartości wschodniego chrześcijaństwa, zwłaszcza 
wspominanego prawosławia55. Zauważył także pojawiające się w dyskursie 
głosy teologów, aby uwzględnić wartości pozachrześcijańskie w dziedzinie 
moralności katolickiej. Inną soborową ideą, której praktycznie nie poświęcił 
miejsca była idea znaków czasu. Uzasadniał to pominięcie chęcią utrzymania 
jedności i zwięzłości poruszonej problematyki. 

Warto zauważyć, że oceniając stan odnowy polskiej teologii moralnej Kuła-
kowski odnosi się wyłącznie do podręczników. Nie uwzględnia natomiast innych 
publikacji teologicznomoralnych. Nie mówi też na ile te pozadydaktyczne 
dzieła dotyczące szczegółowych kwestii moralnych zostały napisane w duchu 
odnowy soborowej. Ponadto należy zauważyć, iż ks. Kułakowski jednoznacznie 
nie ocenił stanu odnowy i tego na ile się powiodła. To zdystansowanie może 
świadczyć o pewnej nieufności wobec tego, co nowe oraz próbie odnalezienia 
„swojego miejsca” wśród zaproponowanych przez Sobór kierunków odnowy. 

Oceniając postawę przyjętą przez ks. Kazimierza Kułakowskiego wobec 
posoborowych nurtów w teologii moralnej, należy również uwzględnić jeszcze 
jedną jego publikację, dotyczącą nauczania tej dziedziny w Archidiecezjalnym 
Wyższym Seminarium Duchownym w Białymstoku w latach 1961-199156. 
Interesującym jest fakt, że zaprezentowane we wspomnianej pracy przykłady 
i wnioski pochodzą z osobistego doświadczenia autora. Publikując tę refl eksję 
miał za sobą trzydziestoletnie doświadczenie pracy dydaktycznej. 

54 Por. K. Kułakowski, Odnowa teologii moralnej..., s. 74-75.
55 Por. tamże, s. 75.
56 Por. K. Kułakowski, Teologia moralna..., s. 267-274.



67Karol Kondracikowski, Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza...

Ksiądz Kułakowski rozpoczął wykładanie teologii moralnej w 1962 r. przej-
mując zajęcia po ks. prof. W. Urmanowiczu. Pozostał wierny dydaktycznemu 
wzorcowi poprzednika i nie zmienił podstawowej, napisanej w języku łacińskim, 
lektury. Jednocześnie był świadomy braku biegłej znajomości tego języka po-
śród studentów. Dlatego przetłumaczył łaciński tekst i dyktował go po polsku. 
Wyjątkiem były wszystkie defi nicje, określenia, adagia i zasadnicze terminy 
podawane w obu językach. Z czasem Profesor wypracował skrypt uzupełniony 
treścią zaczerpniętą z podręczników Merkelbacha OP i S. Olejnika57.

Ksiądz Kułakowski wykładał teologię moralną dzieloną tradycyjnie na trzy 
części: ogólną, czyli fundamentalną, szczegółową o cnotach oraz o sakramen-
tach. Początek jego nauczania zbiegł się z rozpoczęciem obrad Soboru Watykań-
skiego II. Wypracowane przez Ojców Soboru postulaty zostały sformułowane 
m.in. w Dekrecie o formacji kapłańskiej i domagały się odnowy teologii moral-
nej opartej przede wszystkim na biblijnej idei powołania człowieka przez Boga58. 
Polscy teologowie moraliści, odpowiadając na to wezwanie, podejmowali pewne 
kroki w tym kierunku. Kułakowski przypomniał o powolnym i niełatwym pro-
cesie odnowy teologii moralnej na gruncie polskim, zwracając jednocześnie 
uwagę na konieczność zmiany dotychczasowej ratio studiorum, która nie była 
jednolita w seminariach duchownych w Polsce. Nowa ratio studiorum opracowa-
na przez Komisję Episkopatu Polski do spraw Seminariów Duchownych zaczęła 
obowiązywać od roku akademickiego 1968/69. Wykłady z teologii moralnej 
miały zajmować 12 godzin tygodniowo, odpowiednio rozdzielone pomiędzy 
roczniki III-VI. Zgodnie z zaleceniami na III roku wykładano teologię moralną 
fundamentalną, omawiając istotę powołania chrześcijańskiego. Rok IV i V 
obejmował zagadnienia z teologii moralnej szczegółowej, koncentrujące się 
na urzeczywistnianiu powołania w życiu indywidualnym, jak i wspólnotowym 
chrześcijanina. VI rok słuchał wykładów bezpośrednio związanych już z przy-
gotowaniem do pracy duszpasterskiej, szczególnie zaś ze spowiednictwem59. 
Ksiądz Kazimierz Kułakowski zaznaczył, że pomimo dokładania wszelkich starań 
niezwykle trudne okazało się zrealizowanie zaproponowanego programu60.

57 Por. tamże, s. 268.
58 Por. DFK 16. 
59 Por. K. Kułakowski, Teologia moralna..., s. 269.
60 Rozdzielono teologię moralną na 4 lata po 3 godziny tygodniowo. Fundamentalne 

zagadnienia wykładano razem na dwóch rocznikach III i IV, zaś na V i VI teologię mo-
ralną szczegółową. Taka sytuacja nie utrzymała się jednak długo. W kolejnych latach 
III rok miał już część fundamentalną oddzielnie. VI rok poświęcony był uzupełnieniom 
nauki szczegółowej. Taką też tematykę poruszano na połączonych ze sobą kursach IV 
i V. Kolejne lata stanowią ciągłe zmiany polegające na łączeniu i rozdzielaniu wykładów 



68 OSOBA I WSPÓLNOTA

W 1972 r. wspomniane Ratio zostało włączone do większego dokumentu 
dotyczącego formacji duchowej, intelektualnej i pastoralnej w polskich semi-
nariach – Ratio Institutionis Sacerdotalis61. Według niego w wykładzie teologii 
moralnej fundamentalnej należy w pierwszym rzędzie wyjść od ukazania czło-
wieka w jego wymiarze stworzenia przez Boga, człowieka upadłego w grzech 
i odkupionego przez Chrystusa. Człowiek ten przez moralnie dobre działanie 
realizuje swoje powołanie do życia z Bogiem. Natomiast w teologii moralnej 
szczegółowej powinno się ukazać urzeczywistnianie powołania chrześcijań-
skiego jako rzeczywistości dynamicznej i rozwojowej. Proces ten jest oparty 
na osobowym spotkaniu człowieka ze Stwórcą, które dokonuje się przede 
wszystkim w przestrzeni sakramentalnej i jest zainicjowane przez Boga. Z kolei 
odpowiedź człowieka powinna być stała i przeniknięta praktykowaniem życia 
cnotliwego. Zatem pełne urzeczywistnienie powołania dokonuje się w życiu 
człowieka poprzez ścisłe powiązanie praktyki sakramentalnej z praktyką cnót 
chrześcijańskich62.

Kazimierz Kułakowski realizując soborowe nauczanie wspomagał się syn-
tezami teologicznomoralnymi autorstwa S. Smoleńskiego oraz S. Olejnika. 
Jak sam zaznaczył, korzystając ze wspomnianych podręczników nie zaniechał 
przekazywania treści merytorycznych, które sam opracował wcześniej. Uważał, 
że te „archiwa” szczególnie dotyczące ocen moralnych działania człowieka, 
uchronią jego słuchaczy od praktykowania relatywizmu moralnego63.

Ostanie dwa paragrafy artykułu ks. Kułakowskiego odnoszą się do form 
sprawdzania zdobytej podczas wykładów wiedzy oraz procesu wdrażania stu-
dentów do samodzielnej pracy naukowej w trakcie seminarium naukowego 
z teologii moralnej64. Podsumowując swój dyskurs Profesor wspomniał, że miał 
świadomość tego, iż przyszło mu podjąć pracę dydaktyczną w niełatwym czasie 
przeprowadzania zmian wywołanych postulatami Soboru Watykańskiego II65. 
Jednocześnie konsekwentnie podejmował starania przeniesienia na grunt 
białostockiego Seminarium Duchownego soborowych postulatów, pozostając 
w łączności ze środowiskiem polskich teologów moralistów. 

dla poszczególnych roczników. Zabiegi te miały, rzecz jasna, uczynić bardziej przystępny 
i możliwie jak najlepiej wyłożony proponowany materiał. 

61 Zgodny z ustaleniami Stolicy Apostolskiej, otrzymał aprobatę Konferencji Plenarnej Epi-
skopatu Polski dn. 04.05.1971 i został przekazany do realizacji od 1972 r. przez wszystkie 
Seminaria Duchowne w Polsce.

62 Por. K. Kułakowski, Teologia moralna..., s. 270.
63 Por. tamże.
64 Szczegółowo to zagadnienie zostaje opisane przez K. Kułakowskiego w II i III punkcie 

artykułu. Por. K. Kułakowski, Teologia moralna..., s. 271-273.
65 Por. tamże, s. 274.



69Karol Kondracikowski, Posoborowa odnowa teologii moralnej w ujęciu ks. Kazimierza...

Zakończenie
Historyczno-teologiczne tło naukowej działalności ks. Kułakowskiego po-

stawiło go w niełatwej sytuacji. Ówczesny bieg wydarzeń niejako obligował 
go do zajęcia stanowiska wobec pojawiających się postulatów posoborowej 
odnowy teologii moralnej. Profesor zdaje się być nieufnym i zdystansowanym 
wobec tego, co stanowiło w tamtym czasie nowość w uprawianej przez niego 
dyscyplinie teologicznej i choć nie zamykał się na soborowe propozycje, to 
pozostawał wierny temu, co wyrastało z bogatej przeszłości teologii moralnej, 
przypominając nieco biblijnego ojca rodziny, który ze swego skarbca wydobywa 
rzeczy nowe i stare (por. Mt 13,52). Właśnie ten fakt bycia teologiem przełomu 
czyni jego osobę wartą opracowania i nie chodzi tu tylko o opracowanie jego 
życia i działalności, ale przede wszystkim o analizę sposobu, w jaki ujmował 
i wykładał uprawianą przez siebie dyscyplinę.

Słowa kluczowe: teologia moralna, Sobór Watykański II, dydaktyka, wykład 
naukowy, reorientacja.

Bibliografi a:
1. Inlender B., Dwie koncepcje stosunku etyki fi lozofi cznej do teologii moralnej, STV 

6:1968 nr 1, s. 71-86. 
2. Juros H., Chrześcijańska moralność relacji międzyosobowych, CT 40:1970 nr 3, 

s. 63-74. 
3. Juros H., Przepowiadanie katolickiej nauki moralnej, STV 11:1973 nr 2, s. 129-163.
4. Juros H., Sprawozdanie z dyskusji, STV 6:1968 nr 1, s. 87-100. 
5. Juros H., Z dyskusji nad projektami polskiego podręcznika teologii moralnej, CT 

39:1969 nr 1, s. 126-127. 
6. Jan Paweł II, Encyklika Veritatis Splendor, Watykan (06.08.1993).
7. Kałucki I., Teologia moralna fundamentalna, CT 48:1978 nr 2, s. 115-118.
8. Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes 

(07.12.1965), [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, s. 526-606.
9. Kopciński J., Polska teologia moralna XX wieku, Kraków 2002.

10. Kułakowski K., Odnowa teologii moralnej w polskich publikacjach posoborowych, 
STB 1:1983, s. 63-75.

11. Kułakowski K., Teologia moralna w Archidiecezjalnym Wyższym Seminarium Du-
chownym w Białymstoku w latach 1961-1991, STB 10:1992, s. 267-274. 

12. Nagórny J., Teologiczna interpretacja moralności Nowego Przymierza, K. Jeżyna, 
J. Gocko, W. Rzepa (red.), Lublin 2009. 

13. Paweł VI, Encyklika Ecclesiam suam, Watykan (06.06.1964). 
14. Perz Z., Główne postulaty co do treści teologii moralnej w świetle dokumentów soborowej 

odnowy, STV 6:1968 nr 1, s. 29-48. 
15. Pryszmont J., Wokół nowszych ujęć problematyki teologicznomoralnej, CT 49:1979 

nr 4, s. 5-19. 



70 OSOBA I WSPÓLNOTA

16. Pryszmont J., Z historii teologii moralnej w ostatnich wiekach. W kierunku odnowy, 
STV 21:1983 nr 1, s. 7-51. 

17. Sailer J. M., Handbuch der christlichen Moral, zunächst für künftige katholische Seel-
sorger und dann für jeden gebildeten Christen. T. 1-3, München 1817.

18. Sikorski T., Kształtowanie katolickiej nauki moralnej, STV 11:1973 nr 2, s. 119-128.
19. Smoleński S., Teologia moralna wobec potrzeb świata współczesnego: z moralnych 

aspektów Konstytucji pastoralnej „Gaudium et spes”, CT 38:1968 nr 1, s. 19-29. 
20. Stachowiak L. R., Biblijne ujęcie węzłowych zagadnień moralnych, STV 6:1968 

nr 1, s. 11-27. 
21. Witek S., Zagadnienie źródeł w teologii moralnej, CT 39:1969 nr 1, s. 17-34. 
22. Zadykowicz T., Ksiądz Kazimierz Kułakowski – teolog moralista, [w:] Polska teologia 

moralna – czterdzieści lat po Soborze Watykańskim II, J. Nagórny, J. Gocko (red.), 
Lublin 2006, s. 277-293. 

23. Zadykowicz T., Sequela Christi et imitatio hominis. Paradygmat naśladowania we 
współczesnej refl eksji teologicznomoralnej. Źródła i perspektywy, Lublin 2011. 

 Pomoce dydaktyczne ks. Kazimierza Kułakowskiego 
1. Kułakowski K., Współczesne tendencje i postulaty teologii moralnej (Białystok, 

16.12.1965) (mps).
2. Kułakowski K., Współczesne tendencje i postulaty teologii moralnej (Białystok, 

19.09.1968) (mps).



Polina Pavlusenko
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II
DOI: 10.15290/std.2025.11.05

WIARA I RELIGIA W RADZENIU 
SOBIE Z TRAUMĄ WOJENNĄ 

UKRAIŃCÓW: PRZEGLĄD LITERATURY 
I BADAŃ EMPIRYCZNYCH

THE ROLE OF RELIGION IN COPING WITH WAR TRAUMA AMONG 
UKRAINIANS: A LITERATURE REVIEW AND EMPIRICAL EVIDENCE

This article presents a review of literature and empirical studies on the role 
of religion and spirituality in coping with war-related trauma among Ukrai-
nian refugees following the Russian invasion in 2022. The aim of the study 
was to determine the extent to which religiosity functions as a psychological 
resource supporting refugee adaptation to a new social environment. The 
analysis included 14 studies conducted between 2022 and 2024, employing 
quantitative, qualitative, and mixed research methods. The fi ndings indicate 
that religion can play both a protective and ambivalent role: it fosters hope, 
a sense of meaning, and social integration, while also potentially triggering 
moral confl icts and existential doubts. The importance of religious communi-
ties as environments off ering emotional and material support is also empha-
sised. The article identifi es the existing research gaps and suggests directions 
for future studies, especially in longitudinal and intersectional perspectives.

Key words: religion, trauma, refugees, Ukraine, coping (strategies).

 0009-0001-8806-9138



72 OSOBA I WSPÓLNOTA

Wstęp
Od 24 lutego 2022 r., kiedy Federacja Rosyjska rozpoczęła pełnoskalową 

inwazję na Ukrainę, Europa stanęła przed największym kryzysem uchodźczym 
od czasów II wojny światowej. Według danych UNHCR (United Nations High 
Commissioner for Refugees, 2025), ponad 8 milionów osób opuściło Ukrainę, 
szukając schronienia w krajach sąsiednich i na całym świecie. W kwietniu 
2025 r. ta liczba zmniejszyła się do 7 milionów osób, które wyemigrowały 
poza kraj (6 917 800, stan na 17 kwietnia 2025 r.) oraz około 3,5 miliona 
wewnętrznie przesiedlonych osób (3 757 000, stan na 4 kwietnia 2025 r.). 
Większość uchodźców znalazła się w Polsce, Niemczech, Czechach oraz innych 
państwach Unii Europejskiej czy poza nią. W wyniku tego przemieszczenia 
miliony Ukraińców zmagają się nie tylko z trudnościami adaptacji w nowym 
środowisku społecznym i kulturowym, ale także z ogromnym obciążeniem psy-
chicznym spowodowanym traumą wojenną, niepewnością przyszłości i utratą 
dotychczasowego sposobu życia.

Ukraina, jako kraj historycznie i kulturowo zróżnicowany religijnie, z domi-
nującym prawosławiem oraz znacznymi społecznościami katolików i protestan-
tów, stanowi unikalny obszar badań. W niniejszym przeglądzie literatury i badań 
empirycznych skoncentrowano się właśnie na tym, jaką rolę dla Ukraińców 
odgrywa religia i duchowość, czy występuje jako zasób pomagający im zmierzyć 
się z doświadczeniami wojny oraz skutecznie zaadaptować się w nowym środo-
wisku lub czy ma inne znaczenie. Głównym celem artykułu jest przedstawienie 
kompleksowego obrazu tego, jak religijność i duchowość wspierają proces ra-
dzenia sobie z traumą wojenną u uchodźców z Ukrainy oraz zidentyfi kowanie 
obszarów, które wymagają dalszych badań.

Część teoretyczna
Radzenia sobie oraz odporność psychiczna oparte na religii

Radzenie ze stresem (coping) defi niowane jest jako zbiór poznawczych i beha-
wioralnych wysiłków podejmowanych przez jednostkę w celu poradzenia sobie 
z wymaganiami, które są oceniane jako przekraczające jej zasoby1. Klasyczna 
teoria stresu i radzenia sobie autorstwa Lazarusa i Folkman (1984) zakłada, 
że skuteczność strategii radzenia sobie zależy od procesu oceny poznawczej – 
najpierw stresor jest oceniany jako zagrażający, krzywdzący lub wyzywający, 
a następnie jednostka podejmuje działania zmierzające do jego redukcji lub 
adaptacji do niego. Strategie radzenia sobie można podzielić na dwie główne ka-
tegorie: strategie skoncentrowane na problemie (problem-focused coping), które 
1 R.S. Lazarus, S. Folkman, Stress, appraisal, and coping, New York 1984.



73Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...

mają na celu zmianę sytuacji stresowej, oraz strategie skupione na emocjach 
(emotion-focused coping), które zmierzają do regulacji emocjonalnej reakcji na 
stres2. W literaturze pojawiają się również uzupełniające podejścia, takie jak 
strategie unikania (avoidant coping) czy pozytywnego przewartościowania (po-
sitive reappraisal)3. Badania pokazują, że efektywność poszczególnych strategii 
zależy od kontekstu stresu oraz cech indywidualnych, takich jak temperament, 
osobowość czy zasoby społeczne4. Na przykład strategie skoncentrowane na 
problemie uznawane są za bardziej adaptacyjne w sytuacjach możliwych do 
zmiany, natomiast strategie emocjonalne mogą być bardziej skuteczne w ob-
liczu stresorów niekontrolowanych5. Coraz większe znaczenie w badaniach 
nad radzeniem sobie ze stresem przypisuje się również czynnikom duchowym 
i religijnym. Pojęcie takie jak religijne radzenie sobie (religious coping) odnosi 
się do wykorzystania przekonań, praktyk i doświadczeń duchowych w celu 
interpretacji oraz przezwyciężenia sytuacji stresowych6. Zostały wyróżnione 
cztery style religijnego radzenia sobie: współdziałający (collaborative), w któ-
rym jednostka aktywnie współpracuje z Bogiem; samodzielny (self-directing), 
zakładający autonomiczne podejmowanie decyzji przy akceptacji Bożej wol-
ności wyboru; odraczający (deferring), polegający na pełnym zawierzeniu Bogu 
kontroli nad sytuacją oraz negatywny (religious struggle), gdzie jednostka zmaga 
się z wewnętrznymi konfl iktami religijnymi (np. poczuciem bycia ukaranym 
przez Boga). Spośród nich styl współdziałający uznawany jest za najbardziej 
sprzyjający adaptacji7. Również wykazano, że religia ma zarówno pozytywne, 
jak i negatywne skutki dla zdrowia psychicznego i adaptacji, zależnie od rodzaju 

2 S. Folkman, J.T. Moskowitz, Coping: Pitfalls and promise, „Annual Review of Psychology” 
55 (2004), s. 745-774, https://doi.org/10.1146/annurev.psych.55.090902.141456.

3 C.S. Carver, M.F. Scheier, J.L. Weintraub, Assessing coping strategies: A theoretically based 
approach, „Journal of Personality and Social Psychology” 56(2) (1989), s. 267-283, https://
doi.org/10.1037/0022-3514.56.2.267

4 E. Compas, J.K. Connor-Smith, H. Saltzman, A.H. Thomsen, M.E. Wadsworth, Coping 
with stress during childhood and adolescence: Problems, progress, and potential in theory and 
research, „Psychological Bulletin” 127(1) (2001), s. 87-127, https://doi.org/10.1037/0033-
2909.127.1.87

5 R.S. Lazarus, From psychological stress to the emotions: A history of changing outlooks, 
„Annual Review of Psychology” 44 (1993), s. 1-21, https://doi.org/10.1146/annurev.
ps.44.020193.000245

6 K.I. Pargament, The psychology of religion and coping: Theory, research, practice, Guilford 
Press 1997.

7 Tamże.



74 OSOBA I WSPÓLNOTA

stosowanych strategii8, lecz pozytywne strategie radzenia sobie (poszukiwanie 
wsparcia duchowego, współpraca z Bogiem czy pozytywna reinterpretacja sy-
tuacji życiowej) wiążą się z lepszą adaptacją psychiczną – lepsze samopoczucie 
oraz wyższa samoocena9.

Odporność psychiczna (resilience) stanowi kluczowy mechanizm umożli-
wiający powrót do równowagi psychicznej po doświadczeniu sytuacji trud-
nych lub traumatycznych, defi niowane jako zdolność jednostki do skutecz-
nego funkcjonowania w sytuacjach kryzysu oraz do przetrwania trudności 
przy minimalnych stratach psychicznych. Odnosi się ono do elastyczności 
i plastyczności psychicznej, rozumianej jako wewnętrzna siła (strengths) oraz 
tendencja do samonaprawy (self-righting tendency)10. Jest to dynamiczny pro-
ces, w którym istotną rolę odgrywa interakcja czynników indywidualnych 
i środowiskowych, umożliwiających konstruktywne radzenie sobie z przeciw-
nościami losu11. W świetle takiej defi nicji religia działa jako zasób odporności 
psychicznej poprzez kilka kluczowych mechanizmów. Po pierwsze, dostarcza 
ram interpretacyjnych, które pomagają jednostkom nadawać sens trudnym 
wydarzeniom życiowym poprzez akceptację i przewartościowanie, odnaleźć 
sens życia oraz kształtować nadzieję. Religia w życiu osób wierzących może 
pełnić funkcję terapeutyczną, demonstrując skuteczniejsze radzenie sobie 
z cierpieniem i stresem. Zatem religia stanowi ważny element tożsamości oraz 
źródło wsparcia emocjonalnego i społecznego12. Po drugie, przynależność do 
wspólnoty religijnej oferuje dostęp do rozbudowanej sieci wsparcia emocjonal-
nego i materialnego. Wspólnoty te stanowią nieocenione źródło praktycznej 
pomocy oraz wzmacniają poczucie przynależności społecznej, co jest kluczowe 

8 K.I. Pargament, H.G. Koenig, L.M. Perez, The many methods of religious coping: Develop-
ment and initial validation of the RCOPE, „Journal of Clinical Psychology”, 56(4) (2000), 
s. 519-543, https://doi.org/10.1002/(sici)1097-4679(200004)56:4<519::aid-jclp6>3.0.co;2-1

9 G.G. Ano, E.B. Vasconcelles, Religious coping and psychological adjustment to stress: 
A meta-analysis, „Journal of Clinical Psychology” 61(4) (2005), s. 461-480.

10 A. Masten, J. Obradović, Competence and resilience in development, „Annals of the New 
York Academy of Sciences” 1094 (2006), s. 13-27, https://doi.org/10.1196/annals.1376.003

11 I.M. Sikorska, Odporność psychiczna w ujęciu psychologii pozytywnej: Edukacja i terapia 
przez przygodę, „Psychoterapia” 181(2) (2017), s. 75-86, https://www.psychoterapiaptp.
pl/Odpornosc-psychiczna-w-ujeciu-psychologii-pozytywnej-nedukacja-i-terapia-przez-
przygode,75152,0,1.html

12 K.I. Pargament, The psychology of religion and coping: Theory, research, practice., Guilford 
Press 1997; M. Wnuk, J.T. Marcinkowski, Psychologiczne funkcje religii w kształtowa-
niu nadziei, „Problemy Higieny i Epidemiologii” 93(1) (2012), s. 239-243, https://www.
researchgate.net/profi le/Marcin-Wnuk-3/publication/303844219_Psychologiczne_funk-
cje_religii_Psychological_functions_of_religion/links/5757fddc08ae5c654907363a/
Psychologiczne-funkcje-religii-Psychological-functions-of-religion.pdf



75Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...

w sytuacjach kryzysowych13. Kolejnym mechanizmem działania religii jest 
regulacja emocji. Praktyki religijne, takie jak modlitwa czy medytacja, umoż-
liwiają redukcję lęku, obniżenie objawów depresyjnych oraz wspierają rozwój 
pozytywnych emocji, takich jak nadzieja i optymizm. Według teorii logoterapii 
Viktora Frankla14 religia występuje jako czynnik odgrywający zasadniczą rolę 
w przezwyciężaniu kryzysów egzystencjalnych. Wiara umożliwia jednostce 
odnalezienie sensu w cierpieniu i trudnych doświadczeniach życiowych, co 
sprzyja osiągnięciu poczucia spełnienia i wewnętrznej satysfakcji15. Badania 
wskazują, że osoby angażujące się w praktyki religijne, takie jak modlitwa czy 
uczestnictwo w obrzędach, częściej doświadczają poczucia nadziei i celu, co 
sprzyja lepszemu radzeniu sobie z przeciwnościami losu16. Religijność może 
również promować zdrowe style życia, obejmujące unikanie używek oraz zacho-
wań ryzykownych, co dodatkowo wzmacnia zarówno zdrowie psychiczne, jak 
i fi zyczne17. Podsumowując, religia pełni wielowymiarową funkcję jako zasób 
psychologiczny – dostarczając sensu, wsparcia emocjonalnego, narzędzi do 
regulacji emocji oraz sprzyjając zdrowemu stylowi życia, co czyni ją istotnym 
elementem procesu budowania odporności i zdrowia psychicznego w obliczu 
trudności i kryzysów, z którymi borykają się uchodźcy.

Religijna sytuacja w Ukrainie – opis statystyczny
Zgodnie z danymi wypracowanymi przez Razumkov Centre (Центр 

Разумкова, 2024) można wyprowadzić następujące wnioski o ogólnej sytu-
acji religijnej w Ukrainie. Około połowa dorosłej populacji Ukrainy identy-
fi kuje się jako prawosławna, z przewagą wyznawców Ukraińskiego Kościoła 
Prawosławnego – ПЦУ (Православна Церква України – 35% w 2024 r.), 
jednak ten wskaźnik wyraźnie spadł w ciągu 10 lat: z 70% w 2014 r. do 55% 
w 2024 r. Tożsamość religijna jest dla Ukraińców mniej ważna niż tożsamość 
obywatelska i regionalna – 2% respondentów identyfi kuje się przede wszystkim 
z osobami tego samego wyznania, co oni sami, a 0,7% z osobami należącymi 
do ich Kościoła, lecz większość ludzi utożsamia się z obywatelami Ukrainy 

13 H.G. Koenig, Research on religion, spirituality, and mental health: A review, „Canadian Jour-
nal of Psychiatry” 54(5) (2009), s. 283-291, https://doi.org/10.1177/070674370905400502

14 V.E. Frankl, Wola sensu: Założenia i zastosowanie logoterapii, Warszawa 2010.
15 G.G. Ano, E.B. Vasconcelles, Religious coping and psychological adjustment to stress: 

A meta-analysis, „Journal of Clinical Psychology” 61(4) (2005), s. 461-480.
16 K.I. Pargament, The psychology of religion and coping: Theory, research, practice, Guilford 

Press (1997).
17 H.G. Koenig, Research on religion, spirituality, and mental health: A review, „Canadian Jour-

nal of Psychiatry” 54(5) (2009), s. 283-291, https://doi.org/10.1177/070674370905400502



76 OSOBA I WSPÓLNOTA

(70%). Większość obywateli uważa, że wiara religijna nie wymaga obowiązko-
wej jasności wyznania. Różnice regionalne wyglądają następująco: zachodnia 
część Ukrainy tradycyjnie ma najwyższy poziom religijności, z kolei wschodnie 
i centralne regiony wykazują niższy poziom religijności. Głównymi motywami 
uczęszczania na nabożeństwa są: komunikacja z Bogiem (48%), uczestnictwo 
w modlitwach i rytuałach (45,5%), uspokojenie, pozwalające zapomnieć 
o niepokojach (34,5%), rozwiązywanie problemów moralnych (30%), potrzeba 
przebywania wśród podobnie myślących ludzi (23%). Osoby starsze (60+) są 
bardziej zmotywowane łącznością z Bogiem i modlitwą, podczas gdy osoby 
młodsze (18-24) częściej wspominają o pomocy w rozwiązywaniu problemów 
moralnych. 

Tabela 1. Zmiany poziomu religijności w regionach Ukrainy (2022-2024)

2022 2024
Poziom religijności w regionie central-
nym wzrósł do 76%, we wschodnim – do 
63%, z kolei w zachodnim i południowym 
regionach nie odnotowano statystycznie 
istotnych zmian

Poziom religijności w regionie centralnym 
obniżył się do 65%, we wschodnim – do 
55%, z kolei w zachodnich i południo-
wych regionach nie odnotowano staty-
stycznie istotnych zmian

Bardziej zrównoważona postawa do Ko-
ścioła jako autorytetu moralnego

Na wschodzie kraju większość populacji 
nie uważa Kościół za autorytet moralny 
– 51%

Wśród najmłodszej grupy wiekowej 
(18-24 lata) 60,9% osób deklaruje się 
jako wierzące, z kolei 39,1% – jako 
niewierzące

Wśród najmłodszej grupy wiekowej 
(18-24 lata) 57,4% osób deklaruje się 
jako wierzące, z kolei 42,6% – jako 
niewierzące. Zmniejszenie cząstki osób 
wierzących pośród młodzieży

Utrzymuje się trend wyższej religijności 
wśród kobiet (76%) w porównaniu do 
mężczyzn (58%) 

Utrzymuje się trend wyższej religijności 
wśród kobiet (76%) w porównaniu do 
mężczyzn (58%) 

Jest podobne do sytuacji w 2024 r. Odsetek osób wierzących na obszarach 
wiejskich pozostaje wyższy niż na obsza-
rach miejskich (76,5% w porównaniu 
z 63,5%)

Jest zgodne z trendem w 2024 r. Według samooceny 22% obywateli stało 
się bardziej religijnych od wybuchu woj-
ny, co jest zgodne z trendem w 2022 r.

Źródło: Opracowanie własne na podstawie danych Centrum Razumkowa (2024).

Religijność w Ukrainie ulega stopniowej transformacji – choć większość oby-
wateli nadal identyfi kuje się jako prawosławni, znaczenie religijnej tożsamości 



77Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...

spada na rzecz tożsamości obywatelskiej. Religia pełni coraz bardziej indy-
widualną, emocjonalno-moralną funkcję, szczególnie jako źródło ukojenia 
i wsparcia w trudnych czasach, a nie jako wyraz przynależności instytucjonalnej 
czy wspólnotowej.

Metodyka przeglądu
W celu zapewnienia rzetelności i transparentności niniejszego przeglądu 

literatury przyjęto systematyczne podejście, zgodne z wytycznymi PRISMA 
dla przeglądów literatury narracyjnej i systematycznej. Proces wyszukiwania 
obejmował badania spełniające następujące kryteria: 1) Tematyka: publikacje 
dotyczące roli religii i duchowości w radzeniu sobie ze stresem, traumą lub 
kryzysem wśród uchodźców z Ukrainy po 24 lutego 2022 r.; 2) Rodzaj badań: 
badania empiryczne (ilościowe, jakościowe lub mieszane), raporty badawcze, 
przeglądy systematyczne; 3) Język publikacji: angielski, polski i ukraiński; 
4) Okres publikacji: od lutego 2022 do kwietnia 2025 r.; 5) Dostępność: pu-
blikacje recenzowane, dostępne w pełnym tekście (open access lub poprzez 
instytucjonalny dostęp z platformy e-kul). Wyszukiwania przeprowadzono 
w następujących bazach danych: PubMed, Scopus, Web of Science, Go-
ogle Scholar (w celu uzupełnienia mniej dostępnych publikacji), PsyArXiv, 
SocArXiv oraz OSF Preprints (dla najnowszych badań jeszcze przed pełną 
publikacją). Dodatkowo, przejrzano raporty organizacji badawczych zajmują-
cych się sytuacją uchodźców (np. Centrum Razumkowa, Pew Research Center, 
International Organization for Migration – IOM). Do wyszukiwania stosowano 
kombinacje słów kluczowych i operatorów logicznych (AND, OR), np.: „Ukra-
inian refugees” AND „religion” AND „coping”; „faith-based coping” AND 
„Ukrainian war trauma”; „spirituality” OR „religious resilience” AND „forced 
migration” AND „Ukraine”; „religijność” AND „uchodźcy z Ukrainy” AND 
„radzenie sobie ze stresem” AND „trauma wojenna”; „українська міграція” 
AND „ситуація українських мігрантів”. Korzystano również z funkcji 
„snowballing” – przeglądania bibliografi i wybranych artykułów w celu znale-
zienia kolejnych istotnych pozycji. Proces selekcji przebiegał w trzech etapach: 
1. Selekcja tytułów i streszczeń: wstępne odrzucenie publikacji niezgodnych 
z tematyką (np. dotyczących uchodźców innych narodowości, wyłącznie 
badań teologicznych bez wymiaru psychologicznego). 2. Analiza pełnych tek-
stów: wybór publikacji spełniających kryteria tematyczne i metodologiczne. 
3. Ewaluacja jakości badań: oceniono jakość metodologiczną wybranych badań 
na podstawie jasno określonych kryteriów: przejrzystość opisu próby badaw-
czej, użyte metody analizy, adekwatność narzędzi pomiarowych (np. skale 
oceny religijności, skale odporności psychicznej). Ostatecznie w przeglądzie 



78 OSOBA I WSPÓLNOTA

uwzględniono 14 badań empirycznych (w tym 7 badań ilościowych, 5 badań 
jakościowych i 2 badania o charakterze mieszanym). Badania obejmowały różne 
kraje przyjmujące uchodźców (Polska, Czechy, Niemcy, Słowacja, Włochy, 
Hiszpania, Rumunia, Bułgaria, Holandia) oraz badania przeprowadzone na 
uchodźcach przebywających w Ukrainie (IDPs – osoby wewnętrznie przesie-
dlone) i studentach uniwersytetów. Przebadane populacje obejmowały zarówno 
dorosłych, jak i młodzież. Ewentualnymi ograniczeniami może być to, że duża 
część danych pochodzi z badań jakościowych na małych próbach, co ogranicza 
możliwość uogólnienia (generalizacji) uzyskanych wyników na całą populację 
uchodźców. Krótki okres od wybuchu wojny utrudnia ocenę długofalowych 
efektów religijności na adaptację uchodźców. Niedostateczne uwzględnienie 
różnic wyznaniowych i międzyregionalnych w Ukrainie (np. podział między 
zachodnią a wschodnią Ukrainą).



79Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...
Ta

be
la

 2
. C

ha
ra

kt
er

ys
ty

ka
 b

ad
ań

 e
m

pi
ry

cz
ny

ch
 (1

4 
ar

ty
ku
łó

w
).

A
ut

or
zy

 
(r

ok
)

K
ra

j 
ba

da
ni

a
Pr

ób
a 

ba
da

w
cz

a
C

el
 b

ad
an

ia
M

et
od

ol
og

ia
/N

ar
zę

dz
ia

 
ba

da
w

cz
e

W
yn

ik
i

R
ol

a 
re

lig
ii/

w
ia

ry

Ku
ry

lia
k 

&
 

Ba
la

kl
yt

sk
yi

 
(2

02
3)

U
kr

ai
na

O
pi

s w
sp

ól
no

t 
re

lig
ijn

yc
h 

(8
9 

od
po

w
ie

dz
i n

a 
py

ta
ni

e 
o 

ni
e-

za
do

w
ol

en
ie

 
z p

om
oc

y)
;

O
ce

na
 ro

li 
w

sp
ól

no
t 

re
lig

ijn
yc

h 
(w

 sz
cz

eg
ól

-
no
śc

i p
ro

te
-

st
an

ck
ic

h)
 

w
 b

ud
ow

an
iu

 
od

po
rn

oś
ci

 
sp

oł
ec

zn
ej

 (r
e-

sil
ie

nc
e)

 w
śr

ód
 

U
kr

ai
ńc

ów
, 

kt
ór

zy
 zo

st
al

i 
ic

h 
kl

ie
nt

am
i 

w
 c

za
sie

 in
w

az
ji 

ro
sy

jsk
ie

j 
or

az
 zb

ad
an

ie
 

zw
ią

zk
u 

m
ię

dz
y 

św
ia

dc
zo

ny
-

m
i u

słu
ga

m
i 

sp
oł

ec
zn

ym
i 

a 
po

zio
m

em
 

od
po

rn
oś

ci
 

sp
oł

ec
zn

ej
 o

sią
-

gn
ię

te
j p

rz
ez

 
be

ne
fi c

je
nt

ów
;

Ba
da

ni
e 

ilo
śc

io
w

e 
– 

so
nd

aż
 (a

nk
ie

ta
) w
śr

ód
 

kl
ie

nt
ów

 w
sp

ól
no

t 
pr

ot
es

ta
nc

ki
ch

;

D
an

e 
ilo
śc

io
w

e 
do

ty
cz
ąc

e 
sa

ty
sfa

kc
ji 

z o
tr

zy
m

an
ej

 p
om

oc
y, 

po
zio

m
u 

za
an

ga
żo

-
w

an
ia

 w
e 

w
sp

ól
no

tę
 

re
lig

ijn
ą 

or
az

 e
w

en
tu

al
-

ny
ch

 zm
ia

n 
re

lig
ijn

oś
ci

 
i ś

w
ia

to
po

gl
ąd

u 
– 

in
te

rp
re

ta
cj

a 
w

yn
ik

ów
 

w
 k

on
te

kś
ci

e 
te

or
ii 

od
po

rn
oś

ci
 (r

es
ili

en
ce

) 
i h

ie
ra

rc
hi

i p
ot

rz
eb

 
M

as
lo

w
a;

I. 
W

ię
ks

zo
ść

 re
sp

on
de

nt
ów

 
by
ła

 za
do

w
ol

on
a 

z p
om

oc
y 

hu
m

an
ita

rn
ej

 św
ia

dc
zo

ne
j 

pr
ze

z w
sp

ól
no

ty
 re

lig
ijn

e;

II
. P

om
oc

 o
be

jm
ow

ał
a 

za
sp

ok
oj

en
ie

 p
od

st
aw

ow
yc

h 
po

tr
ze

b 
fi z

jo
lo

gi
cz

ny
ch

 
(ż

yw
no
ść

, s
ch

ro
ni

en
ie

, l
ek

i),
 

po
tr

ze
b 

be
zp

ie
cz

eń
st

w
a 

(w
sp

ar
ci

e 
ps

yc
ho

lo
gi

cz
ne

) 
i s

po
łe

cz
ny

ch
 (p

oc
zu

ci
e 

pr
zy

-
na

le
żn

oś
ci

 i 
w

sp
ar

ci
a)

;

II
I. 

N
ie

lic
zn

i r
es

po
nd

en
ci

 
(3

,3
%

) d
oł
ąc

zy
li 

do
 w

sp
ól

no
t 

re
lig

ijn
yc

h 
w

 w
yn

ik
u 

ot
rz

y-
m

an
ej

 p
om

oc
y, 

al
e 

po
na

d 
po
ło

w
a 

za
uw

aż
ył

a 
po

zy
ty

w
ne

 
po

st
rz

eg
an

ie
 o

só
b 

w
ie

rz
ąc

yc
h 

ja
ko

 c
no

tli
w

yc
h,

 c
o 

m
oż

e 
sp

rz
yj

ać
 b

ud
ow

an
iu

 p
rz

y-
sz
ły

ch
 w

ię
zi;

IV
. K

ry
ty

cz
ne

 u
w

ag
i d

ot
yc

zy
ły

 
na

jc
zę
śc

ie
j n

ie
do

st
at

ec
zn

ej
, 

ni
er

eg
ul

ar
ne

j l
ub

 tr
ud

no
 

do
st
ęp

ne
j p

om
oc

y, 
a 

ta
kż

e 
w

 n
ie

w
ie

lu
 p

rz
yp

ad
ka

ch
 u

w
a-

ru
nk

ow
an

ia
 p

om
oc

y 
uc

ze
st

-
ni

ct
w

em
 w

 n
ab

oż
eń

st
w

ac
h;

R
el

ig
ijn

e 
sp

oł
ec

zn
oś

ci
 

(d
zia
ła

ln
oś
ć 

ró
żn

yc
h 

w
yz

na
ń 

re
lig

ijn
yc

h 
w

 U
kr

ai
ni

e)
 są

 
w

aż
ny

m
 fi 

la
-

re
m

 p
om

oc
y, 

kt
ór

a 
w

zm
ac

-
ni

a 
ps

yc
ho

lo
-

gi
cz

ni
e 

i s
po

-
łe

cz
ni

e 
os

ob
y 

do
tk

ni
ęt

e 
w

oj
en

ny
m

i 
zn

isz
cz

en
ia

-
m

i, 
a 

dz
ię

ki
 

te
m

u 
pr

zy
-

cz
yn

ia
ją

 si
ę 

do
 sp

oł
ec

zn
ej

 
od

po
rn

oś
ci

 
i o

db
ud

ow
y;



80 OSOBA I WSPÓLNOTA

A
ut

or
zy

 
(r

ok
)

K
ra

j 
ba

da
ni

a
Pr

ób
a 

ba
da

w
cz

a
C

el
 b

ad
an

ia
M

et
od

ol
og

ia
/N

ar
zę

dz
ia

 
ba

da
w

cz
e

W
yn

ik
i

R
ol

a 
re

lig
ii/

w
ia

ry

M
az

ha
k 

&
 

M
al

ts
ev

a 
(2

02
4)

C
ze

ch
y

91
9 

ko
bi

et
O

kr
eś

le
ni

e 
po

zio
m

u 
po

st
rz

eg
an

eg
o 

st
re

su
 w

 b
ad

a-
ne

j g
ru

pi
e 

or
az

 
id

en
ty

fi k
ac

ja
 

cz
yn

ni
kó

w
 

sp
oł

ec
zn

yc
h 

i s
tr

at
eg

ii 
ra

dz
en

ia
 so

bi
e 

zw
ią

za
ny

ch
 

z p
oz

io
m

em
 

po
st

rz
eg

an
eg

o 
st

re
su

 u
 u

kr
a-

iń
sk

ic
h 

ko
bi

et
 

uc
ho

dź
cz

yń
 

w
 C

ze
ch

ac
h;

Ba
da

ni
e 

ilo
śc

io
w

e 
– 

an
ki

et
y 

on
lin

e
I. 

Pe
rc

ei
ve

d 
St

re
ss

 
Sc

al
e 

(P
SS

-1
4 

i P
SS

-
10

) –
 p

om
ia

r p
oz

io
m

u 
po

st
rz

eg
an

eg
o 

st
re

su
;

II
. B

R
IE

F-
C

O
PE

 
– 

kw
es

tio
na

riu
sz

 
ob

ej
m

uj
ąc

y 
28

 p
oz

yc
ji,

 
m

ie
rz
ąc

y 
14

 ró
żn

yc
h 

st
ra

te
gi

i r
ad

ze
ni

a 
so

bi
e 

ze
 st

re
se

m
, p

og
ru

po
w

a-
ny

ch
 n

a 
tr

zy
 w

ym
ia

-
ry

: r
ad

ze
ni

e 
so

bi
e,

 
sk

on
ce

nt
ro

w
an

e 
na

 
pr

ob
le

m
ie

, e
m

oc
ja

ch
 

i u
ni

ka
ni

u;

II
I. 

Po
na

dt
o 

za
st

o-
so

w
an

o 
an

ki
et
ę 

on
lin

e 
(p

yt
an

ia
 

o 
sa

m
oo

ce
nę

 zd
ro

w
ia

 
fi z

yc
zn

eg
o 

i p
sy

ch
ic

z-
ne

go
, b

ar
ie

r a
da

pt
a-

cy
jn

yc
h 

or
az

 d
an

yc
h 

de
m

og
ra

fi c
zn

yc
h)

;

I. 
Po

zio
m

 p
os

tr
ze

ga
ne

go
 st

re
-

su
 b

ył
 n

a 
po

zio
m

ie
 u

m
ia

rk
o-

w
an

y 
– 

w
ys

ok
i;

II
. W

yż
sz

y 
po

zio
m

 st
re

su
 

ko
re

lo
w

ał
 z 

po
go

rs
ze

ni
em

 
st

an
u 

zd
ro

w
ia

 p
sy

ch
ic

zn
eg

o 
i fi

 zy
cz

ne
go

, p
ro

bl
em

am
i 

fi n
an

so
w

ym
i i

 m
ie

sz
ka

ni
ow

y-
m

i, 
dy

sk
ry

m
in

ac
ją

, b
ar

ie
ra

m
i 

ję
zy

ko
w

ym
i i

 tr
ud

no
śc

ia
m

i 
w

 in
te

gr
ac

ji;

II
I. 

W
sp

ar
ci

e 
sp

oł
ec

zn
e,

 
do

br
e 

re
la

cj
e 

ro
dz

in
ne

 
i s
ąs

ie
dz

ki
e 

or
az

 u
cz

es
tn

ic
tw

o 
w

 d
zia
ła

ni
ac

h 
sp

oł
ec

zn
yc

h 
i r

el
ig

ijn
yc

h 
w

ią
za
ły

 si
ę 

z n
iż-

sz
ym

 p
oz

io
m

em
 st

re
su

;

IV
. S

to
so

w
an

ie
 st

ra
te

gi
i r

a-
dz

en
ia

 so
bi

e 
po

le
ga

ją
cy

ch
 n

a 
un

ik
an

iu
 (a

vo
id

an
t c

op
in

g)
 

by
ło

 zw
ią

za
ne

 ze
 w

zr
os

te
m

 
od

cz
uw

an
eg

o 
st

re
su

;

V.
 S

ka
la

 P
SS

-1
0 

ok
az

ał
a 

się
 

ba
rd

zie
j u
ży

te
cz

na
 i 

pr
ak

ty
cz

-
na

 n
iż 

PS
S-

14
;

U
dz

ia
ł 

w
 u

kr
ai
ńs

ki
ch

 
w

sp
ól

no
ta

ch
 

re
lig

ijn
yc

h 
by
ł i

st
ot

ni
e 

po
w

ią
za

ny
 

ze
 zm

ni
ej

sz
e-

ni
em

 p
oz

io
m

u 
po

st
rz

eg
an

eg
o 

st
re

su
 o

ra
z 

st
an

ow
ił 

je
de

n 
z e

le
m

en
tó

w
 

in
te

gr
ac

ji 
sp

oł
ec

zn
ej

, 
co

 p
om

ag
ał

o 
re

du
ko

w
ać

 
st

re
s w

 n
ow

ym
 

kr
aj

u;



81Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...
A

ut
or

zy
 

(r
ok

)
K

ra
j 

ba
da

ni
a

Pr
ób

a 
ba

da
w

cz
a

C
el

 b
ad

an
ia

M
et

od
ol

og
ia

/N
ar

zę
dz

ia
 

ba
da

w
cz

e
W

yn
ik

i
R

ol
a 

re
lig

ii/
w

ia
ry

D
łu

go
sz

 
(2

02
3)

Po
lsk

a
73

7 
an

ki
et

Zd
ia

gn
oz

ow
a-

ni
e 

zd
ro

w
ia

 
ps

yc
hi

cz
ne

go
 

uk
ra

iń
sk

ic
h 

uc
ho

dź
có

w
: 

cz
ęs

to
ść

 ry
zy

ka
 

w
ys

tą
pi

en
ia

 
za

bu
rz

eń
 lę

ko
-

w
yc

h,
 d

ep
re

sji
 

i P
T

SD
 (R

H
S-

15
), 

an
al

iza
 

zw
ią

zk
u 

m
ię

dz
y 

zm
ie

nn
ym

i 
so

cj
od

em
o-

gr
afi

 c
zn

ym
i 

a 
w

yn
ik

am
i 

te
st

ów
 o

ra
z 

op
is 

st
ra

te
gi

i 
ra

dz
en

ia
 so

bi
e 

ze
 st

re
se

m
 

st
os

ow
an

yc
h 

pr
ze

z u
ch

od
ź-

có
w

 i 
ic

h 
w

pł
yw

u 
na

 ry
-

zy
ko

 za
bu

rz
eń

 
ps

yc
hi

cz
ny

ch
;

Ba
da

ni
a 

ilo
śc

io
w

e 
– 

an
ki

et
y 

on
lin

e 
(C

om
-

pu
te

r-A
ss

ist
ed

 W
eb

 
In

te
rv

ie
w

 –
 C

A
W

I)
I. 

K
w

es
tio

na
riu

sz
 

R
ef

ug
ee

 H
ea

lth
 

Sc
re

en
er

-1
5 

(R
H

S-
15

) 
pr

ze
tłu

m
ac

zo
ny

 n
a 

ję
zy

k 
uk

ra
iń

sk
i, 

słu
żą

cy
 

do
 p

rz
es

ie
w

ow
eg

o 
w

yk
ry

w
an

ia
 o

bj
aw

ów
 

lę
ku

, d
ep

re
sji

 i 
PT

SD
;

II
. S

ka
la

 n
om

in
al

na
 

m
ie

rz
ąc

a 
st

ra
te

gi
e 

ra
-

dz
en

ia
 so

bi
e 

ze
 st

re
se

m
 

(s
tr

at
eg

ii 
sk

on
ce

nt
ro

-
w

an
yc

h 
na

 p
ro

bl
em

ie
 

or
az

 n
a 

em
oc

ja
ch

)

I. 
W

ię
ks

zo
ść

 re
sp

on
de

nt
ów

 
(7

3%
) m

ia
ło

 p
oz

yt
yw

ny
 w

y-
ni

k 
R

H
S-

15
 św

ia
dc

zą
cy

 o
 w

y-
st
ęp

ow
an

iu
 P

T
SD

, m
ni

ej
sz

a 
cz
ęś
ć 

(6
6%

) b
ad

an
yc

h 
w

yk
az

ał
o 

po
zio

m
 c

ie
rp

ie
ni

a 
ps

yc
hi

cz
ne

go
 (e

m
ot

io
na

l 
di

st
re

ss
);

II
. W

yż
sz

e 
po

zio
m

y 
za

bu
rz

eń
 

ps
yc

hi
cz

ny
ch

 o
bs

er
w

ow
an

o 
u 

ko
bi

et
, o

só
b 

m
ło

ds
zy

ch
 

(
34

 la
ta

) o
ra

z u
 u

ch
od
ź-

có
w

 n
ie

zn
aj
ąc

yc
h 

ję
zy

ka
 

po
lsk

ie
go

;
II

I. 
U

ch
od
źc

y 
cz
ęś

ci
ej

 
st

os
ow

al
i s

tr
at

eg
ie

 sk
on

ce
n-

tr
ow

an
e 

na
 p

ro
bl

em
ie

 n
iż 

em
oc

ja
ch

;
IV

. N
aj

ni
żs

ze
 p

oz
io

m
y 

st
re

su
 

i t
ra

um
 o

dn
ot

ow
an

o 
u 

os
ób

 
st

os
uj
ąc

yc
h 

ak
ty

w
ne

 st
ra

te
gi

e 
ra

dz
en

ia
 so

bi
e;

V.
 S

tr
at

eg
ia

 re
zy

gn
ac

ji 
(p

od
-

da
w

an
ie

 si
ę,

 za
ży

w
an

ie
 śr

od
-

kó
w

 u
sp

ok
aj

aj
ąc

yc
h)

 w
ią

za
ła

 
się

 z 
na

jw
yż

sz
ym

 p
oz

io
m

em
 

za
bu

rz
eń

;

M
od

lit
w

a 
ja

ko
 st

ra
te

gi
a 

ra
dz

en
ia

 so
bi

e 
ze

 st
re

se
m

 
ni

e 
w

yk
az

ał
a 

ist
ot

ne
-

go
 e

fe
kt

u 
oc

hr
on

ne
go

 
w

ob
ec

 o
bj

a-
w

ów
 tr

au
m

a-
ty

cz
ny

ch
 (c

o 
je

st
 n

ie
zg

od
ne

 
z w

yn
ik

am
i 

in
ny

ch
 b

ad
ań

 
do

ty
cz
ąc

yc
h 

uc
ho

dź
có

w
 

sy
ry

jsk
ic

h 
cz

y 
uk

ra
iń

sk
ic

h,
 

u 
kt

ór
yc

h 
du

ch
ow

oś
ć 

i m
od

lit
w

a 
od

gr
yw

ał
y 

ist
ot

ną
 ro

lę
);

 



82 OSOBA I WSPÓLNOTA

A
ut

or
zy

 
(r

ok
)

K
ra

j 
ba

da
ni

a
Pr

ób
a 

ba
da

w
cz

a
C

el
 b

ad
an

ia
M

et
od

ol
og

ia
/N

ar
zę

dz
ia

 
ba

da
w

cz
e

W
yn

ik
i

R
ol

a 
re

lig
ii/

w
ia

ry

Tr
ofi

 m
ov

 &
 

Sh
ab

an
ov

a 
(2

02
4)

Po
lsk

a,
 

N
ie

m
cy

, 
Ru

m
un

ia
, 

H
ol

an
di

a,
 

C
ze

ch
y 

i B
uł

ga
ria

45
 o

só
b 

(6
 m
ęż

cz
yz

n 
i 3

9 
ko

bi
et

)

Zb
ad

an
ie

 
st

an
u 

zd
ro

w
ia

 
ps

yc
hi

cz
ne

go
 

uk
ra

iń
sk

ic
h 

m
ig

ra
nt

ów
 

pr
zy

m
us

ow
yc

h 
po

d 
w

pł
yw

em
 

w
oj

ny
 o

ra
z e

ks
-

pl
or

ac
ja

 h
ip

o-
te

zy
, c

zy
 w

ia
ra

 
re

lig
ijn

a 
dz

ia
ła

 
ja

ko
 c

zy
nn

ik
 

od
po

rn
oś

ci
o-

w
y 

(r
es

ili
en

ce
 

fa
ct

or
);

Ba
da

ni
e 

ilo
śc

io
w

e 
– 

an
ki

et
y 

in
te

rn
et

ow
e 

(f
or

m
ul

ar
z G

oo
gl

e)
I)

 P
os

t-
tr

au
m

at
ic

 
St

re
ss

 D
iso

rd
er

 .C
he

c-
kl

ist
 (P

C
L-

5)
 –

 m
ie

rz
e-

ni
e 

ob
ja

w
ów

 P
T

SD
;

II
. B

ec
k’

s D
ep

re
ss

io
n 

In
ve

nt
or

y 
(B

D
I)

 –
 o

ce
-

na
 n

as
ile

ni
a 

ob
ja

w
ów

 
de

pr
es

ji;

II
I. 

Sk
al

a 
sa

m
oo

ce
ny

 
st

an
ów

 p
sy

ch
ic

zn
yc

h 
w

ed
łu

g 
Ey

se
nc

ka
;

IV
. S

ka
la

 sa
m

ot
no
śc

i 
U

C
LA

;

V.
 P

yt
an

ia
 d

ot
yc

zą
-

ce
 w

ia
ry

 i 
pr

ak
ty

k 
re

lig
ijn

yc
h;

I. 
W

ys
ok

a 
cz
ęs

to
ść

 w
ys

tę
-

po
w

an
ia

 P
T

SD
, c

ię
żk

ie
j 

de
pr

es
ji,

 u
m

ia
rk

ow
an

eg
o 

lę
ku

, f
ru

st
ra

cj
i, 

ag
re

sy
w

no
-

śc
i i

 sa
m

ot
no
śc

i w
 g

ru
pi

e 
ba

da
ne

j;

II
. I

st
ot

na
 k

or
el

ac
ja

 p
oz

y-
ty

w
na

 m
ię

dz
y 

sa
m

ot
no
śc

ią
 

a 
PT

SD
 o

ra
z d

ep
re

sją
 –

 zł
o-

żo
ny

 zw
ią

ze
k 

izo
la

cj
i s

po
łe

cz
-

ne
j z

 za
bu

rz
en

ia
m

i z
dr

ow
ia

 
ps

yc
hi

cz
ne

go
;

II
I. 

Br
ak

 st
at

ys
ty

cz
ni

e 
ist

ot
ne

j 
ko

re
la

cj
i p

om
ię

dz
y 

po
zio

m
em

 
re

lig
ijn

oś
ci

 (p
ra

kt
yk

 i 
pr

zy
na

-
le
żn

oś
ci

 re
lig

ijn
ej

) a
 w

sk
aź

ni
-

ka
m

i z
dr

ow
ia

 p
sy

ch
ic

zn
eg

o,
 

ta
ki

m
i j

ak
 P

T
SD

, d
ep

re
sja

 
cz

y 
lę

k;

IV
. C

zę
ść

 re
sp

on
de

nt
ów

 
(3

3%
) u

w
aż

ał
a,

 że
 w

ia
ra

 
po

m
ag

a 
im

 ra
dz

ić
 so

bi
e 

z w
yz

w
an

ia
m

i w
oj

ny
, m

im
o 

ni
sk

ie
j c

zę
st

ot
liw

oś
ci

 p
ra

kt
yk

 
re

lig
ijn

yc
h;

W
ię

ks
za

 
ist

ot
no
ść

 
w

pł
yw

u 
w

ia
ry

 
(p

rz
ek

on
an

ie
, 

du
ch

ow
oś
ć)

 
na

 zd
ro

w
ie

 
ps

yc
hi

cz
ne

 
w

 p
or

ów
na

ni
u 

do
 p

ra
kt

yk
 

re
lig

ijn
yc

h 
i d

os
tę

pe
m

 
do

 w
sp

ól
no

t 
re

lig
ijn

yc
h;



83Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...
A

ut
or

zy
 

(r
ok

)
K

ra
j 

ba
da

ni
a

Pr
ób

a 
ba

da
w

cz
a

C
el

 b
ad

an
ia

M
et

od
ol

og
ia

/N
ar

zę
dz

ia
 

ba
da

w
cz

e
W

yn
ik

i
R

ol
a 

re
lig

ii/
w

ia
ry

Sk
al

sk
i-

-B
ed

na
rz

 e
t 

al
., 

(2
02

4)

Po
lsk

a,
 

N
ie

m
cy

24
3 

os
ob

y
Zb

ad
an

ie
 

zw
ią

zk
u 

m
ię

dz
y 

zło
śc

ią
 n

a 
Bo

ga
 

a 
do

jrz
ał

oś
ci
ą 

w
ia

ry
, p

rz
eb

a-
cz

en
ie

m
 d

e-
cy

zy
jn

ym
 o

ra
z 

do
br

os
ta

ne
m

 
ps

yc
hi

cz
ny

m
 

i d
uc

ho
w

ym
 

w
śr

ód
 u

kr
ai
ń-

sk
ic

h 
uc

ho
dź

-
có

w
 w

oj
en

ny
ch

 
pr

ze
by

w
aj
ą-

cy
ch

 w
 P

ol
sc

e 
i N

ie
m

cz
ec

h;

Ba
da

ni
a 

ilo
śc

io
w

e 
– 

kw
es

tio
na

riu
sz

e 
pa

pi
e-

ro
w

e 
(p

om
ia

ry
 zł

oś
ci

 
na

 B
og

a,
 d

oj
rz

ał
oś

ci
 

w
ia

ry
, p

rz
eb

ac
ze

ni
a 

de
-

cy
zy

jn
eg

o,
 d

ob
ro

st
an

u 
ps

yc
hi

cz
ne

go
 o

ra
z d

o-
br

os
ta

nu
 d

uc
ho

w
eg

o)
;

Sk
al

e 
zo

st
ał

y 
pr

ze
-

tłu
m

ac
zo

ne
 n

a 
ję

zy
k 

uk
ra

iń
sk

i p
rz

ez
 d

w
óc

h 
ni

ez
al

eż
ny

ch
 tł

um
ac

zy
 

w
ed
łu

g 
za

sa
d 

ad
ap

ta
cj

i 
m

ię
dz

yk
ul

tu
ro

w
ej

 (w
e-

dł
ug

 S
ou

sa
 &

 R
oj

ja
na

-
sr

ira
t, 

20
11

);

I. 
Zł

oś
ć 

na
 B

og
a 

je
st

 w
y-

ra
źn

ie
 n

eg
at

yw
ny

m
 p

re
-

dy
kt

or
em

 d
oj

rz
ał

oś
ci

 w
ia

ry
, 

de
cy

zji
 o

 p
rz

eb
ac

ze
ni

u 
or

az
 

do
br

os
ta

nu
 (p

sy
ch

ic
zn

eg
o 

i d
uc

ho
w

eg
o)

;

II
. D

oj
rz

ał
oś
ć 

w
ia

ry
 p

oz
y-

ty
w

ni
e 

w
ią
że

 si
ę 

z d
ec

yz
ją

 
o 

pr
ze

ba
cz

en
iu

, k
tó

ra
 z 

ko
le

i 
po

pr
aw

ia
 d

ob
ro

st
an

;
II

I. 
Za

ró
w

no
 d

oj
rz

ał
oś
ć 

w
ia

ry
, 

ja
k 

i d
ec

yz
ja

 o
 p

rz
eb

ac
ze

ni
u 

st
an

ow
ią

 m
ed

ia
to

ry
 (p

o-
śr

ed
ni

ki
) w

 re
la

cj
i m

ię
dz

y 
zło
śc

ią
 n

a 
Bo

ga
 a

 d
ob

ro
st

a-
ne

m
 –

 zł
oś
ć 

na
 B

og
a 

ob
ni
ża

 
do

jrz
ał

oś
ć 

w
ia

ry
, c

o 
zm

ni
ej

sz
a 

pr
ze

ba
cz

en
ie

, a
 to

 p
ro

w
ad

zi 
do

 n
iżs

ze
go

 d
ob

ro
st

an
u.

 P
rz

e-
ba

cz
en

ie
 ró

w
ni

eż
 m

ed
io

w
ał

o 
tę

 re
la

cj
ę 

sa
m

od
zie

ln
ie

;
IV

. P
om

im
o 

ob
ec

no
śc

i z
ło
śc

i 
na

 B
og

a,
 o

so
by

 z 
w

ię
ks

zą
 

do
jrz

ał
oś

ci
ą 

w
ia

ry
 i 

cz
ęs

t-
sz

ym
 p

rz
eb

ac
ze

ni
em

 p
ot

ra
-

fi ą
 d

oś
w

ia
dc

za
ć 

le
ps

ze
go

 
do

br
os

ta
nu

;

R
el

ig
ia

 i 
w

ia
ra

 
od

gr
yw

aj
ą 

ist
ot

ną
 ro

lę
 

w
 ra

dz
e-

ni
u 

so
bi

e 
z t

ru
dn

oś
ci

am
i 

w
oj

en
ny

m
i 

po
pr

ze
z m

e-
ch

an
izm

y 
do

j-
rz

ał
oś

ci
 w

ia
ry

 
i p

rz
eb

ac
ze

ni
a,

 
kt

ór
e 
ła

go
dz
ą 

zło
ść

 n
a 

Bo
ga

 
i w

sp
ie

ra
ją

 
do

br
os

ta
n 

uc
ho

dź
có

w
 

(p
sy

ch
ic

zn
y 

i d
uc

ho
w

y)
;



84 OSOBA I WSPÓLNOTA

A
ut

or
zy

 
(r

ok
)

K
ra

j 
ba

da
ni

a
Pr

ób
a 

ba
da

w
cz

a
C

el
 b

ad
an

ia
M

et
od

ol
og

ia
/N

ar
zę

dz
ia

 
ba

da
w

cz
e

W
yn

ik
i

R
ol

a 
re

lig
ii/

w
ia

ry

Ku
ra

po
v 

et
 

al
., 

(2
02

3)
U

kr
ai

na
58

9 
re

sp
on

de
n-

tó
w

 (6
9,

2%
 st

u-
de

nc
i i

 3
0,

8%
 

pr
ac

ow
ni

cy
 

uc
ze

ln
i)

O
ce

na
 

ps
yc

hi
cz

ne
go

 
i e

m
oc

jo
na

l-
ne

go
 w

pł
yw

u 
w

oj
ny

 n
a 

ak
ad

em
ic

ką
 

sp
oł

ec
zn

oś
ć 

w
 U

kr
ai

ni
e 

– 
po

zio
m

 lę
ku

 
w

oj
en

ne
go

, 
od

po
rn

oś
ci

 
ps

yc
hi

cz
ne

j, 
w

yp
al

en
ia

, 
sa

m
ot

no
śc

i, 
a 

ta
kż

e 
zm

ia
n 

w
 u
ży

w
an

iu
 

su
bs

ta
nc

ji 
or

az
 

za
ch

ow
an

ia
ch

 
ży

w
ie

ni
ow

yc
h;

Ba
da

ni
a 

ilo
śc

io
w

e 
– 

an
ki

et
a 

on
lin

e 
na

 
pl

at
fo

rm
ie

 Q
ua

ltr
ic

s
I. 

Zm
od

yfi
 k

ow
an

a 
w

er
-

sja
 F

ea
r o

f W
ar

 S
ca

le
 

(F
W

S-
U

) (
10

 p
oz

yc
ji)

 
– 

dw
a 

cz
yn

ni
ki

 lę
ku

 
(r

ea
kc

je
 p

sy
ch

oe
m

o-
cj

on
al

ne
 i 

eg
zy

st
en

cj
al

-
ne

 o
ba

w
y)

;

II
. B

rie
f R

es
ili

en
ce

 
Sc

al
e 

(B
R

S)
 –

 p
o-

m
ia

r o
dp

or
no
śc

i 
ps

yc
hi

cz
ne

j;
II

I. 
Sh

or
t B

ur
no

ut
 M

e-
as

ur
e 

(S
BM

) –
 p

om
ia

r;

IV
. D

e 
Jo

ng
 G

ie
-

rv
el

d 
6-

It
em

 L
on

e-
lin

es
s S

ca
le

 –
 o

ce
ny

 
sa

m
ot

no
śc

i;

I. 
Pr

aw
ie

 c
ał

oś
ć 

(9
7,

8%
) 

re
sp

on
de

nt
ów

 zg
ło

sił
o 

po
go

rs
ze

ni
e 

sw
oj

eg
o 

st
a-

nu
 p

sy
ch

oe
m

oc
jo

na
ln

eg
o:

 
de

pr
es

ji 
(8

4,
3%

), 
w

yc
ze

r-
pa

ni
a 

(8
6,

7%
), 

sa
m

ot
no

-
śc

i (
51

,8
%

), 
ne

rw
ow

oś
ci

 
(8

4,
4%

) i
 zł

oś
ci

 (7
6,

9%
);

II
. S

tu
de

nc
i i

 k
ob

ie
ty

 
do
św

ia
dc

za
ją

 si
ln

ie
j n

eg
a-

ty
w

ny
ch

 sk
ut

kó
w

 n
iż 

ka
dr

a 
i m
ęż

cz
yź

ni
;

II
I. 

W
zr

os
t s

po
ży

ci
a 

su
b-

st
an

cj
i (

ty
to
ń,

 a
lk

oh
ol

, 
le

ki
 p

rz
ec

iw
bó

lo
w

e 
i ś

ro
dk

i 
us

po
ka

ja
ją

ce
), 

kt
ór

y 
ko

re
lu

je
 

z p
oz

io
m

em
 lę

ku
, w

yp
al

en
ia

 
i s

am
ot

no
śc

i;

IV
. O

so
by

 zg
ła

sz
aj
ąc

e 
ps

y-
ch

oe
m

oc
jo

na
ln

e 
po

go
rs

ze
ni

e 
w

yk
az

yw
ał

y 
w

yż
sz

e 
po

zio
m

y 
lę

ku
 i 

w
yp

al
en

ia
 o

ra
z n

iżs
zą

 
od

po
rn

oś
ć;

R
el

ig
ijn

oś
ć 

je
st

 c
zy

n-
ni

ki
em

 
po

w
ią

za
ny

m
 

z o
dc

zu
w

an
ym

 
st

ra
ch

em
/lę

-
ki

em
 w

oj
en

-
ny

m
 (7

2,
3%

 
os

ób
 re

lig
ij-

ny
ch

) –
 w

ia
ra

 
i s

ta
n 

du
ch

o-
w

y 
m

og
ą 

m
ie
ć 

oc
hr

on
ny

 
w

pł
yw

 lu
b 

m
od

yfi
 k

ow
ać

 
re

ak
cj

e 
na

 w
o-

je
nn

e 
st

re
so

ry
;



85Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...
A

ut
or

zy
 

(r
ok

)
K

ra
j 

ba
da

ni
a

Pr
ób

a 
ba

da
w

cz
a

C
el

 b
ad

an
ia

M
et

od
ol

og
ia

/N
ar

zę
dz

ia
 

ba
da

w
cz

e
W

yn
ik

i
R

ol
a 

re
lig

ii/
w

ia
ry

X
u 

et
 a

l.,
 

(2
02

3)
U

kr
ai

na
80

1 
os

ób
Zb

ad
an

ie
 ró
ż-

ny
ch

 st
ra

te
gi

i 
ra

dz
en

ia
 so

bi
e 

or
az

 o
ce

na
 

ro
zp

ow
sz

ec
h-

ni
en

ia
 o

bj
a-

w
ów

 zd
ro

w
ia

 
ps

yc
hi

cz
ne

go
 

i z
w

ią
zk

u 
m

ię
-

dz
y 

pr
zy

ję
ty

m
i 

st
ra

te
gi

am
i 

ra
dz

en
ia

 so
bi

e 
a 

sy
m

pt
om

am
i 

ps
yc

hi
cz

ny
m

i 
po

dc
za

s t
rw

aj
ą-

ce
j w

oj
ny

;

Ba
da

ni
a 

ilo
śc

io
w

e 
– 

an
ki

et
a 

on
lin

e
I. 

K
w

es
tio

na
riu

sz
 B

rie
f 

C
O

PE
 (d

ys
tr

es
 p

sy
-

ch
ic

zn
y, 

lę
k,

 d
ep

re
sja

, 
be

zs
en

no
ść

);
 

D
an

e 
zo

st
ał

y 
ze

br
an

e 
m

et
od
ą 

in
te

rn
et

ow
eg

o,
 

pr
ze

kr
oj

ow
eg

o 
so

nd
aż

u 
z z

as
to

so
w

an
ie

m
 p

ró
by

 
kw

ot
ow

ej
;

I. 
Po

na
d 

po
ło

w
a 

ba
da

ny
ch

 
U

kr
ai
ńc

ów
 w

yk
az

yw
ał

a 
sy

m
pt

om
y 

dy
st

re
su

 p
sy

ch
ic

z-
ne

go
 i 

lę
ku

 ju
ż n

a 
w

cz
es

ny
m

 
et

ap
ie

 w
oj

ny
;

II
. S

tr
at

eg
ie

 p
ro

bl
em

ow
o 

zo
-

rie
nt

ow
an

e 
(n

p.
 p

la
no

w
an

ie
, 

ak
ty

w
ne

 d
zia
ła

ni
e)

 –
 o

so
by

 
ba

rd
zie

j d
ot

kn
ię

te
 sy

m
pt

om
a-

m
i c

zę
śc

ie
j p

ró
bo

w
ał

y 
ak

ty
w

-
ni

e 
ra

dz
ić

 so
bi

e 
z p

ro
bl

em
em

 
lu

b 
st

re
s w

ym
us

za
ł w

ię
ks

ze
 

za
an

ga
żo

w
an

ie
 w

 ta
ki

e 
st

ra
te

gi
e;

II
I. 

St
ra

te
gi

e 
em

oc
jo

na
ln

e 
(n

p.
 h

um
or

, r
el

ig
ia

, k
or

zy
-

st
an

ie
 ze

 w
sp

ar
ci

a 
em

oc
jo

-
na

ln
eg

o)
 m

ia
ły

 m
ie

sz
an

e 
lu

b 
br

ak
 je

dn
oz

na
cz

ny
ch

 e
fe

kt
ów

 
– 

uw
aż

an
o,

 że
 m

og
ą 

na
 

po
cz
ąt

ku
 k

on
fl i

kt
u 

ni
e 

m
ie
ć 

w
yr

aź
ne

go
 w

pł
yw

u 
na

 o
bj

aw
y 

ps
yc

hi
cz

ne
 U

kr
ai
ńc

ów
;

IV
. R

óż
ne

 st
ra

te
gi

e 
un

ik
an

ia
 

lu
b 

ro
zp

ro
sz

en
ia

, t
ak

ie
 ja

k 
dy

st
ra

kc
ja

 c
zy

 w
yc

of
an

ie
 si
ę,

 
m

ia
ły

 sp
rz

ec
zn

e 
po

w
ią

za
-

ni
a 

z s
ym

pt
om

am
i z

dr
ow

ia
 

ps
yc

hi
cz

ne
go

;
V.

 Is
tn

ie
je

 d
uż

e 
za

po
tr

ze
bo

-
w

an
ie

 n
a 

pr
of

es
jo

na
ln

e,
 o

pa
r-

te
 n

a 
do

w
od

ac
h 

in
te

rw
en

cj
e 

ps
yc

ho
lo

gi
cz

ne
 n

a 
U

kr
ai

ni
e,

 
gd

yż
 d

os
tę

p 
do

 n
ic

h 
je

st
 

m
oc

no
 o

gr
an

ic
zo

ny
 i 

w
ią
że

 
się

 z 
ró
żn

ym
i b

ar
ie

ra
m

i;

R
el

ig
ia

 ja
ko

 
st

ra
te

gi
a 

ra
dz

en
ia

 so
bi

e 
ge

ne
ra

ln
ie

 
ni

e 
w

yk
az

y-
w

ał
a 

sil
ny

ch
 

po
w

ią
za
ń 

z s
ym

pt
om

am
i 

ps
yc

hi
cz

ny
m

i 
– 

by
ła

 st
os

un
-

ko
w

o 
rz

ad
ko

 
ad

ap
to

w
a-

na
 lu

b 
ni

e 
m

ia
ła

 d
uż

eg
o 

w
pł

yw
u 

na
 

sa
m

op
oc

zu
ci

e 
m

en
ta

ln
e 

uk
ra

iń
sk

ie
j 

sp
oł

ec
zn

oś
ci

 
w

 tr
ak

ci
e 

pi
er

w
sz

yc
h 

ty
-

go
dn

i i
nw

az
ji



86 OSOBA I WSPÓLNOTA

A
ut

or
zy

 
(r

ok
)

K
ra

j 
ba

da
ni

a
Pr

ób
a 

ba
da

w
cz

a
C

el
 b

ad
an

ia
M

et
od

ol
og

ia
/N

ar
zę

dz
ia

 
ba

da
w

cz
e

W
yn

ik
i

R
ol

a 
re

lig
ii/

w
ia

ry

D
en

ys
ev

yc
h 

&
 D

ub
ro

w
 

(2
02

4)

U
kr

ai
na

22
 o

so
by

U
ch

w
yc

e-
ni

e 
em

oc
ji 

or
az

 st
ra

te
gi

i 
ra

dz
en

ia
 so

bi
e 

w
 m

om
en

ci
e 

sk
ra

jn
eg

o 
kr

yz
ys

u,
 ze

 
sz

cz
eg

ól
ny

m
 

uw
zg

lę
dn

ie
-

ni
em

 ro
li 

w
ia

ry
 

re
lig

ijn
ej

 ja
ko

 
m

ec
ha

ni
zm

u 
w

sp
ar

ci
a 

ps
yc

hi
cz

ne
go

 
i r

ad
ze

ni
a 

so
bi

e 
z t

ru
dn

oś
ci

am
i 

w
oj

en
ny

m
i;

Ba
da

ni
e 

ja
ko
śc

io
w

e 
– 

w
yw

ia
dy

 p
ół

us
tr

uk
tu

-
ra

liz
ow

an
e 

i c
zę
śc

io
w

o 
ko

nw
er

sa
cy

jn
e,

 p
ro

-
w

ad
zo

ne
 p

rz
ez

 g
łó

w
-

ne
go

 a
ut

or
a 

(b
ęd
ąc

eg
o 

uc
ho

dź
cą

 z 
w

oj
ny

) z
 2

2 
do

ro
sły

m
i o

by
w

at
el

a-
m

i U
kr

ai
ny

, z
ar

ów
no

 
pr

ze
by

w
aj
ąc

ym
i n

a 
U

kr
ai

ni
e,

 ja
k 

i u
ch

od
ź-

ca
m

i z
a 

gr
an

ic
ą 

(1
0-

30
 

m
in

.),
 o

be
jm

ow
ał

y 
py

ta
ni

a 
do

ty
cz
ąc

e 
m

.in
. n

aj
tr

ud
ni

ej
sz

yc
h 

do
św

ia
dc

ze
ń,

 m
yś

li,
 

em
oc

ji 
(n

p.
 st

ra
ch

u,
 

ni
en

aw
iśc

i, 
sa

m
ot

-
no
śc

i),
 o

dc
zu

w
an

ia
 

w
sp

ar
ci

a,
 zm

ia
n 

w
 so

-
bi

e 
or

az
 p

er
sp

ek
ty

w
 n

a 
pr

zy
sz
ło
ść

;

I. 
U

kr
ai
ńc

y 
do
św

ia
dc

za
li 

m
ul

tie
m

oc
jo

na
ln

yc
h 

st
an

ów
, 

gd
zie

 n
eg

at
yw

ne
 e

m
oc

je
 

(s
tr

ac
h,

 n
ie

na
w

iść
, s

am
ot

-
no
ść

) w
sp

ół
ist

ni
ał

y 
z p

oz
y-

ty
w

ny
m

i (
na

dz
ie

ja
, d

um
a,

 
w

dz
ię

cz
no
ść

);
II.

 S
tr

ac
h 

by
ł i

nt
en

sy
w

ny
, 

cz
ęs

to
 zw

ią
za

ny
 z 

tr
os

ką
 

o 
bl

isk
ic

h 
i w
ła

sn
e 
ży

ci
e,

 
al

e 
po

tr
afi

 ł 
pr

ze
ks

zt
ał

ca
ć 

się
 

w
 m

ot
yw

ac
ję

 d
o 

dz
ia
ła

ni
a,

 n
p.

 
po

pr
ze

z w
ol

on
ta

ria
t;

III
. N

ie
na

w
iść

 b
ył

a 
sk

ie
ro

-
w

an
a 

na
 k

on
kr

et
ne

 o
so

by
/

gr
up

y 
(n

p.
 ro

sy
jsk

ic
h 
żo
łn

ie
rz

y 
i P

ut
in

a)
, a

le
 w

yw
oł

yw
ał

a 
ko

nfl
 ik

ty
 m

or
al

ne
 i 

uc
zu

ci
a 

w
st

yd
u;

IV
. S

am
ot

no
ść

 p
oj

aw
ia
ła

 si
ę 

ra
cz

ej
 sp

or
ad

yc
zn

ie
; r

es
po

n-
de

nc
i p

od
kr

eś
la

li 
ra

cz
ej

 k
or

zy
-

st
an

ie
 ze

 w
sp

ar
ci

a 
sp

oł
ec

zn
eg

o 
i d

zia
ła

ni
a 

w
sp

ól
no

to
w

e;
V.

 S
tr

at
eg

ie
 ra

dz
en

ia
 so

-
bi

e 
ob

ej
m

ow
ał

y 
sp

oł
ec

zn
e 

w
sp

ar
ci

e,
 w

ol
on

ta
ria

t, 
a 

ta
kż

e 
re

lig
ijn
ą 

w
ia

rę
, k

tó
re

 p
om

ag
a-

ły
 tw

or
zy
ć 

po
cz

uc
ie

 w
sp

ól
no

ty
 

i c
el

u 
w

 ty
m

 tr
ud

ny
m

 c
za

sie
;

V
I. 

Em
oc

je
 i 

co
pi

ng
 b

ył
y 

dy
-

na
m

ic
zn

e,
 p

rz
ec

ho
dz

iły
 p

rz
e-

m
ia

ny
 w

 c
za

sie
, o

d 
ne

ga
ty

w-
ny

ch
 st

an
ów

 d
o 

m
om

en
tó

w
 

na
dz

ie
i i

 je
dn

oś
ci

 sp
oł

ec
zn

ej
;

W
ia

ra
 

re
lig

ijn
a 

by
ła

 
kl

uc
zo

w
ym

 
m

ec
ha

ni
zm

em
 

ra
dz

en
ia

 so
-

bi
e,

 za
pe

w
ni

a-
ją

cy
m

 p
ew

ie
n 

ko
m

fo
rt

, 
na

dz
ie

ję
 

i i
nt

er
pr

et
ac

j ę
 

zb
io

ro
w

eg
o 

ci
er

pi
en

ia
, 

je
dn

ak
 b

ył
a 

te
ż w

ys
ta

w
io

-
na

 n
a 

pr
ób

y 
pr

ze
z w

oj
nę

 
i z

w
ią

za
ne

 
z n

ią
 e

m
oc

je
 

(n
p.

 g
dy

 e
m

o-
cj

e 
ni

en
aw

iśc
i 

ko
lid

ow
ał

y 
z m

or
al

no
śc

ią
 

re
lig

ijn
ą,

 c
o 

pr
ow

ad
ził

o 
do

 
au

to
re

fl e
ks

ji 
i c

hw
ilo

-
w

yc
h 

st
an

ów
 

w
st

yd
u)

;



87Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...
A

ut
or

zy
 

(r
ok

)
K

ra
j 

ba
da

ni
a

Pr
ób

a 
ba

da
w

cz
a

C
el

 b
ad

an
ia

M
et

od
ol

og
ia

/N
ar

zę
dz

ia
 

ba
da

w
cz

e
W

yn
ik

i
R

ol
a 

re
lig

ii/
w

ia
ry

O
vi

ed
o 

et
 

al
., 

(2
02

2)
Po

lsk
a,

 
W
ło

ch
y, 

H
isz

pa
ni

a

94
 o

so
by

I. 
Le

ps
ze

 zr
oz

u-
m

ie
ni

e 
st

ra
te

gi
i 

ra
dz

en
ia

 so
bi

e 
(c

op
in

g)
 w
śr

ód
 

uc
ho

dź
có

w
 

w
oj

ny
 n

a 
U

kr
a-

in
ie

 o
ra

z i
ch

 
ro

li 
w

 o
sią

ga
-

ni
u 

od
po

rn
oś

ci
 

ps
yc

hi
cz

ne
j 

(r
es

ili
en

ce
);

II
. I

de
nt

yfi
 k

a-
cj

a 
po

zy
ty

w
-

ny
ch

 w
ar

to
śc

i 
i p

os
ta

w
 

uc
ho

dź
có

w
 

w
 tr

ud
ne

j 
sy

tu
ac

ji;
II

I. 
Zb

ad
an

ie
 

do
św

ia
dc

ze
ń 

uc
ho

dź
có

w,
 ic

h 
re

la
cj

i z
 o

so
ba

-
m

i g
os

zc
zą

cy
m

i 
i w

ol
on

ta
riu

-
sz

am
i;

Ba
da

ni
e 

ja
ko
śc

io
w

e 
– 

pó
łu

st
ru

kt
ur

yz
ow

an
e 

w
yw

ia
dy

;
94

 w
yw

ia
dy

 z 
uc

ho
dź

-
ca

m
i o

ra
z 1

0 
w

yw
ia

-
dó

w
 z 

w
ol

on
ta

riu
sz

am
i/

ze
sp

oł
em

 p
om

oc
y, 

ze
br

an
e 

m
at

er
ia
ły

 
tłu

m
ac

zo
ne

 n
a 

ję
zy

k 
an

gi
el

sk
i i

 k
od

ow
an

e 
pr

zy
 u
ży

ci
u 

op
ro

gr
a-

m
ow

an
ia

 M
A

X
Q

D
A

 
20

22
; Z

as
to

so
w

an
ie

 
an

al
izy

 h
er

m
en

eu
-

ty
cz

no
-e

tn
og

ra
fi c

zn
ej

 
an

al
izu

ją
cy

ch
 tr

eś
ci

 
na

rr
ac

ji;

I. 
W

ię
ks

zo
ść

 b
ad

an
yc

h 
do
św

ia
dc

zy
ła

 b
ar

dz
o 

tr
ud

-
ne

j l
ub

 st
re

su
ją

ce
j p

od
ró
ży

 
ja

ko
 u

ch
od
źc

y, 
je

dn
ak

 p
rz

ez
 

w
ię

ks
zo
ść

 b
ad

an
yc

h 
w

sp
ar

ci
e 

ze
 st

ro
ny

 o
só

b 
go

sz
cz
ąc

yc
h 

i w
ol

on
ta

riu
sz

y 
by
ło

 o
ce

ni
o-

ne
 b

ar
dz

o 
po

zy
ty

w
ni

e 
(6

6%
 

„b
ar

dz
o 

m
iło

”,
 3

0%
 „

do
ść

 
m

iło
”)

;
II

. N
ie

zb
ęd

ne
 je

st
 u

w
zg

lę
d-

ni
en

ie
 w

sp
ar

ci
a 

du
ch

ow
eg

o 
i p

ie
lę

gn
ac

ji 
ży

ci
a 

re
lig

ijn
eg

o,
 

na
w

et
 w

 o
bl

ic
zu

 p
ro

bl
em

ów
 

z d
os

tę
pe

m
 d

o 
w
ła

sn
yc

h 
pr

ak
ty

k 
re

lig
ijn

yc
h 

(u
kr

ai
ń-

sc
y 

pr
aw

os
ła

w
ni

 u
ch

od
źc

y 
w

 k
at

ol
ic

ki
ch

 k
ra

ja
ch

);

I. 
M

od
li-

tw
a 

i w
ia

ra
 

zw
ię

ks
za

ją
 

od
po

rn
oś
ć 

ps
yc

hi
cz

ną
 

or
az

 są
 je

dn
ą 

z k
lu

cz
ow

yc
h 

st
ra

te
gi

i 
od

po
rn

oś
ci

 
u 

uc
ho

dź
có

w
 

– 
po

na
d 

56
%

 
ba

da
ny

ch
 

m
od

lił
o 

się
 

w
ię

ce
j p

od
-

cz
as

 w
oj

ny
, 

m
od

lit
w

a 
by
ła

 
st

os
ow

an
a 

dl
a 

uz
ys

ka
ni

a 
po

-
ci

es
ze

ni
a,

 si
ły

 
i o

dp
or

no
śc

i; 

II
. M

od
lit

w
a 

m
ia
ła

 sz
er

ok
i 

za
kr

es
 in

te
n-

cj
i: 

o 
po

kó
j, 

be
zp

ie
cz

eń
-

st
w

o 
bl

isk
ic

h,
 

o 
zw

yc
ię

st
w

o 
w

 w
oj

ni
e 

or
az

 
o 

po
ko

na
-

ni
e 

lę
ku

 
i n

ie
po

ko
ju

;



88 OSOBA I WSPÓLNOTA

A
ut

or
zy

 
(r

ok
)

K
ra

j 
ba

da
ni

a
Pr

ób
a 

ba
da

w
cz

a
C

el
 b

ad
an

ia
M

et
od

ol
og

ia
/N

ar
zę

dz
ia

 
ba

da
w

cz
e

W
yn

ik
i

R
ol

a 
re

lig
ii/

w
ia

ry

M
ili

ut
in

a 
et

 
al

., 
(2

02
3)

U
kr

ai
na

 
(K

ijó
w

 
i o

ko
lic

y)

11
5 

ro
dz

in
 

(m
in

im
um

 
je

dn
o 

zw
ie

rz
ę 

do
m

ow
e)

 –
 1

48
 

re
sp

on
de

nt
ów

R
ol

a 
zw

ie
rz
ąt

 
do

m
ow

yc
h 

(p
só

w,
 k

o-
tó

w,
 in

ny
ch

 
zw

ie
rz
ąt

) 
w

 za
ch

ow
an

iu
 

em
oc

jo
na

ln
eg

o 
i d

uc
ho

w
eg

o 
do

br
os

ta
nu

 
m

ie
sz

ka
ńc

ów
 

U
kr

ai
ny

 o
ra

z 
zb

ad
an

ie
 w

pł
y-

w
u 

ob
ec

no
śc

i 
zw

ie
rz
ąt

 n
a 

su
bi

ek
ty

w
-

ne
 p

oc
zu

ci
e 

do
br

os
ta

nu
 

w
 tr

ud
ny

ch
 

w
ar

un
ka

ch
 

w
oj

en
ny

ch
;

Ba
da

ni
e 

ja
ko
śc

io
w

e 
o 

ch
ar

ak
te

rz
e 

ek
sp

lo
ra

-
cy

jn
ym

 i 
op

iso
w

ym
 (z

e 
w

sp
ar

ci
em

 il
oś

ci
ow

ym
)

I. 
W

yw
ia

dy
 p

og
łę

bi
on

e 
(f

re
e 

in
-d

ep
th

 in
te

-
rv

ie
w

s)
 z 

ro
dz

in
am

i p
o-

sia
da

ją
cy

m
i z

w
ie

rz
ęt

a;

II
. S

ka
la

 P
sy

ch
ol

o-
gi

cz
ne

go
 D

ob
ro

st
an

u 
Ry

ffa
 (4

2-
pu

nk
to

w
a)

, 
po

zw
al

aj
ąc

a 
na

 p
om

ia
r 

ró
żn

yc
h 

w
ym

ia
ró

w
 

do
br

os
ta

nu
 p

sy
ch

ic
z-

ne
go

, t
ak

ic
h 

ja
k 

au
to

no
m

ia
, r

el
ac

je
 

z i
nn

ym
i, 

ce
le

 ży
ci

ow
e,

 
sa

m
oa

kc
ep

ta
cj

a;

II
I. 

Te
ch

ni
ka

 „
ro

dz
in

-
ne

go
 a

to
m

u”
 o

ra
z 

an
al

iza
 n

ar
ra

cj
i (

„M
y 

i n
as

z z
w

ie
rz

ak
”)

 d
la

 
po

gł
ęb

io
ne

j a
na

liz
y 

re
la

cj
i r

od
zin

ny
ch

 i 
in

-
te

ra
kc

ji 
ze

 zw
ie

rz
ęt

am
i;

IV
. A

na
liz

a 
pu

bl
ik

ac
ji 

i m
ed

ió
w

 sp
oł

ec
zn

o-
śc

io
w

yc
h 

w
 U

kr
ai

ni
e 

(d
od

at
ko

w
e 
źr

ód
ło

 
in

fo
rm

ac
ji)

;

I. 
Zw

ie
rz
ęt

a 
do

m
ow

e 
są

 
po

st
rz

eg
an

e 
ja

ko
 c

zło
nk

ow
ie

 
ro

dz
in

y, 
st

an
ow

ią
 w

aż
ne

 źr
ó-

dł
o 

w
sp

ar
ci

a 
em

oc
jo

na
ln

eg
o,

 
sz

cz
eg

ól
ni

e 
dl

a 
dz

ie
ci

 i 
os

ób
 

do
tk

ni
ęt

yc
h 

w
oj

ną
;

II
. M

ig
ra

nc
i i

 u
ch

od
źc

y, 
kt

ó-
rz

y 
za

br
al

i z
e 

so
bą

 zw
ie

rz
ęt

a,
 

od
no

to
w

al
i p

op
ra

w
ę 

do
br

o-
st

an
u 

ps
yc

hi
cz

ne
go

 i 
sz

yb
-

ci
ej

 w
ra

ca
li 

do
 a

kt
yw

no
śc

i 
za

w
od

ow
ej

 i 
sp

oł
ec

zn
ej

;

II
I. 

O
be

cn
oś
ć 

zw
ie

rz
ąt

 p
op

ra
-

w
ia
ła

 su
bi

ek
ty

w
ny

 d
ob

ro
st

an
 

ps
yc

ho
lo

gi
cz

ny
 c

zę
śc

i d
or

o-
sły

ch
 (1

5%
 o

dc
zu
ło

 p
op

ra
-

w
ę)

, a
le

 ta
kż

e 
w

yw
oł

yw
ał

a 
uc

zu
ci

a 
ni

ep
ok

oj
u 

i p
oc

zu
ci

a 
w

in
y 

zw
ią

za
ne

 z 
ic

h 
be

zp
ie

-
cz

eń
st

w
em

 o
ra

z l
og

ist
yc

zn
ym

i 
tr

ud
no
śc

ia
m

i w
 c

za
sie

 w
oj

ny
;

IV
. N

ie
 za

ob
se

rw
ow

an
o 

m
as

ow
eg

o 
po

rz
uc

an
ia

 c
zy

 
uś

m
ie

rc
an

ia
 zw

ie
rz
ąt

;

Po
te

nc
ja

ln
ie

 
w

aż
na

 ro
la

 
zw

ie
rz
ąt

 w
e 

w
sp

ie
ra

-
ni

u 
op

ie
ki

 
pa

st
or

al
ne

j 
i d

uc
ho

w
ej

, 
zw
ła

sz
cz

a 
do

-
ty

cz
ąc

ej
 zd

ro
-

w
ia

 p
er

so
ne

lu
 

m
ed

yc
zn

eg
o;

W
sk

az
an

ie
 n

a 
po

tr
ze

bę
 p

o-
sz

er
ze

ni
a 

an
a-

liz
y 

o 
as

pe
kt

 
du

ch
ow

y 
i r

el
ig

ijn
y, 

(n
p.

 
w

 k
on

te
kś

ci
e 

w
sp

ar
ci

a 
pa

st
or

al
ne

go
 

or
az

 d
uc

ho
-

w
eg

o 
do

br
o-

st
an

u 
po

dc
za

s 
kr

yz
ys

u)
;



89Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...
A

ut
or

zy
 

(r
ok

)
K

ra
j 

ba
da

ni
a

Pr
ób

a 
ba

da
w

cz
a

C
el

 b
ad

an
ia

M
et

od
ol

og
ia

/N
ar

zę
dz

ia
 

ba
da

w
cz

e
W

yn
ik

i
R

ol
a 

re
lig

ii/
w

ia
ry

Ba
ra

n 
et

 a
l.,

 
(2

02
4)

Po
lsk

a
33

 k
ob

ie
ty

Id
en

ty
fi k

ac
ja

 
cz

yn
ni

kó
w,

 
kt

ór
e 

w
sp

ie
ra

ją
 

lu
b 

os
ła

bi
aj
ą 

od
po

rn
oś
ć 

ps
yc

hi
cz

ną
 

uk
ra

iń
sk

ic
h 

ko
bi

et
 u

ch
od
ź-

cz
yń

 w
 P

ol
sc

e 
– 

op
ra

co
w

an
ie

 
re

ko
m

en
da

cj
i 

dl
a 

or
ga

ni
za

cj
i 

po
za

rz
ąd

o-
w

yc
h 

(t
rz

e-
ci

eg
o 

se
kt

or
a)

 
w

sp
ie

ra
ją

cy
ch

 
uc

ho
dź

có
w

Ba
da

ni
a 

ja
ko
śc

io
w

e 
(in

dy
w

id
ua

ln
e 

w
yw

ia
-

dy
 p

ół
us

tr
uk

tu
ra

liz
o-

w
an

e)
 –

 3
3 

w
yw

ia
dy

 
pr

ze
pr

ow
ad

zo
ne

 o
nl

in
e 

i o
so

bi
śc

ie
, w

 ję
zy

ka
ch

 
uk

ra
iń

sk
im

, r
os

yj
sk

im
 

lu
b 

m
ie

sz
an

ka
ch

 ję
zy

-
ko

w
yc

h 
(s

ur
ży

k)
, (

27
 

do
 1

67
 m

in
ut

 –
 śr

ed
ni

o 
~

73
 m

in
ut

y)
;

I. 
U

kr
ai
ńs

ki
e 

ko
bi

et
y 

uc
ho

dź
-

cz
yn

ie
 w

yk
az

ał
y 

zn
ac

zn
ą 

od
po

rn
oś
ć 

ps
yc

hi
cz

ną
, 

ak
ty

w
ni

e 
st

os
uj
ąc

 zr
óż

ni
-

co
w

an
e 

st
ra

te
gi

e 
ra

dz
en

ia
 

so
bi

e,
 m

.in
. p

la
no

w
an

ie
, 

m
od

lit
w
ę,

 ć
w

ic
ze

ni
a 

fi z
yc

zn
e,

 
m

ed
yt

ac
ję

, j
og
ę,

 k
on

ta
kt

 
z n

at
ur
ą 

i p
ow

ta
rz

aj
ąc

e 
się

 
m

ał
e 

ry
tu

ał
y 

co
dz

ie
nn

e 
(m

ał
e 

pr
zy

je
m

no
śc

i);

II
. P

ię
ć 

gł
ów

ny
ch

 źr
ód

eł
 

od
po

rn
oś

ci
 p

sy
ch

ic
zn

ej
 to

:
1)

 ró
żn

or
od

no
ść

 st
ra

te
gi

i 
ra

dz
en

ia
 so

bi
e 

(t
zw

. „
Su

pe
r-

bo
ha

te
rk

i p
o 

tr
au

m
ie

”)
,

2)
 m

ot
yw

ac
ja

 w
yn

ik
aj
ąc

a 
z o

dp
ow

ie
dz

ia
ln

oś
ci

 za
 d

zie
ci

 
(„W

sz
ys

tk
o 

dl
a 

dz
ie

ci
”)

,
3)

 za
sp

ok
oj

en
ie

 p
od

st
aw

o-
w

yc
h 

po
tr

ze
b 

(„
Po

ds
ta

w
ow

e 
po

tr
ze

by
”)

, 
4)

 ro
la

 re
la

cj
i s

po
łe

cz
ny

ch
, 

w
 ty

m
 d

ro
bn

e 
ak

ty
 ży

cz
li-

w
oś

ci
 i 

so
lid

ar
no
śc

i (
„M

ał
e 

le
cz

 p
ot
ęż

ne
 a

kt
y 

do
br

oc
i”

), 
5)

 b
ud

ow
an

ie
 si

ln
ej

 to
żs

a-
m

oś
ci

 n
ar

od
ow

ej
 („

N
ow

y 
pa

tr
io

ty
zm

”)
;

W
ia

ra
 i 

pr
ak

-
ty

ki
 re

lig
ijn

e 
są

 je
dn
ą 

z i
st

ot
ny

ch
 

st
ra

te
gi

i 
w

sp
ie

ra
ją

cy
ch

 
ps

yc
ho

lo
gi

cz
-

ną
 o

dp
or

no
ść

 
uc

ho
dź

cz
yń

 
– 

po
m

ag
aj
ą 

im
 zy

sk
ać

 
po

cz
uc

ie
 k

on
-

tr
ol

i i
 w

sp
ar

ci
e 

em
oc

jo
na

ln
e 

w
 tr

ud
ny

ch
 

m
om

en
ta

ch
;



90 OSOBA I WSPÓLNOTA

A
ut

or
zy

 
(r

ok
)

K
ra

j 
ba

da
ni

a
Pr

ób
a 

ba
da

w
cz

a
C

el
 b

ad
an

ia
M

et
od

ol
og

ia
/N

ar
zę

dz
ia

 
ba

da
w

cz
e

W
yn

ik
i

R
ol

a 
re

lig
ii/

w
ia

ry

Sa
nc

he
z e

t 
al

., 
(2

02
4)

C
ze

ch
y

13
 k

ob
ie

t
Ba

da
ni

e 
od

po
r-

no
śc

i p
sy

ch
ic

z-
ne

j (
re

sil
ie

nc
e)

 
ko

bi
et

 u
ch

od
ź-

cz
yń

 z 
U

kr
ai

ny
 

z i
ch

 w
ła

sn
ej

 
pe

rs
pe

kt
yw

y 
– 

op
isa

ni
e,

 w
 ja

ki
 

sp
os

ób
 te

 k
o-

bi
et

y 
ra

dz
ą 

so
bi

e 
z t

ra
um
ą 

pr
ze

sie
dl

en
ia

 
or

az
 ja

ki
e 

cz
yn

ni
ki

 te
m

u 
sp

rz
yj

aj
ą;

Ba
da

ni
a 

ja
ko
śc

io
w

e 
(in

dy
w

id
ua

ln
e 

w
yw

ia
dy

 
pó
łu

st
ru

kt
ur

al
izo

w
an

e)
 

– 
13

 w
yw

ia
dó

w
 tw

ar
zą

 
w

 tw
ar

z w
 ję

zy
ku

 
uk

ra
iń

sk
im

 z 
po

m
oc
ą 

tłu
m

ac
za

 (o
ko
ło

 2
1–

63
 

m
in

.),
 u

cz
es

tn
ic

zk
i 

sa
m

e 
w

yb
ie

ra
ły

 m
ie

jsc
e 

w
yw

ia
du

I. 
Ko

bi
et

y 
uc

ho
dź

cz
yn

ie
 

z U
kr

ai
ny

 w
yk

az
uj
ą 

od
-

po
rn

oś
ć 

ps
yc

hi
cz

ną
 d

zię
ki

 
w

sp
ar

ci
u 

z t
rz

ec
h 

kl
uc

zo
w

yc
h 

ob
sz

ar
ów

: 
1)

 ro
dz

in
a 

i p
rz

yj
ac

ie
le

 –
 b

yl
i 

ni
e 

ty
lk

o 
źr

ód
łe

m
 in

fo
rm

ac
ji 

i p
ra

kt
yc

zn
ej

 p
om

oc
y, 

al
e 

ta
k-

że
 m

ot
yw

ac
ją

 d
o 

pr
ze

tr
w

an
ia

, 
zw
ła

sz
cz

a 
gd

y 
uc

ze
st

ni
cz

ki
 

m
us

ia
ły

 o
pi

ek
ow

ać
 si
ę 

dz
ie
ć-

m
i l

ub
 c

ho
ry

m
i c

zło
nk

am
i 

ro
dz

in
y;

2)
 sp

oł
ec

zn
oś

ci
 g

os
zc

zą
ce

j 
– 

po
m

oc
 o

tr
zy

m
yw

an
a 

od
 

w
ol

on
ta

riu
sz

y 
na

 g
ra

ni
ca

ch
, 

rz
ąd

u 
C

ze
ch

 o
ra

z o
bc

yc
h 

os
ób

 b
ył

a 
kl

uc
zo

w
a 

w
 za

sp
o-

ka
ja

ni
u 

po
tr

ze
b 

pr
ak

ty
cz

ny
ch

 
i e

m
oc

jo
na

ln
yc

h,
3)

 w
sp

ól
no

ty
 re

lig
ijn

e 
– 

ko
-

śc
io
ły

 lo
ka

ln
e 

st
an

ow
iły

 m
ie

j-
sc

a 
w

sp
ar

ci
a,

 p
rz

yn
al

eż
no
śc

i 
i p

ra
kt

yc
zn

ej
 p

om
oc

y 
(n

p.
 

za
pe

w
ni

en
ie

 je
dz

en
ia

, u
br

ań
, 

m
ie

sz
ka

ni
a,

 tł
um

ac
ze
ń)

;

II
. T

e 
tr

zy
 śr

od
ow

isk
a 

w
za

-
je

m
ni

e 
się

 u
zu

pe
łn

ia
ły,

 d
o-

st
ar

cz
aj
ąc

 za
ró

w
no

 p
ra

kt
yc

z-
ne

j p
om

oc
y, 

ja
k 

i p
oc

zu
ci

a 
pr

zy
na

le
żn

oś
ci

, b
ez

pi
ec

ze
ń-

st
w

a 
i n

ad
zie

i k
ob

ie
to

m
;

O
so

bi
st

a 
w

ia
-

ra
 w

 B
og

a 
or

az
 

uc
ze

st
ni

ct
w

o 
w

 p
ra

kt
yk

ac
h 

re
lig

ijn
yc

h 
(lo

ka
ln

e 
ko
śc

io
ły

) 
by
ły

 in
te

gr
al

-
ną

 c
zę
śc

ią
 

m
ec

ha
ni

zm
ów

 
ra

dz
en

ia
 so

bi
e 

i b
ud

ow
an

ia
 

od
po

rn
oś

ci
 

ps
yc

hi
cz

ne
j 

ty
ch

 u
ch

od
ź-

cz
yń

 –
 d

aw
ał

y 
po

cz
uc

ie
 

pr
zy

na
le
żn

oś
ci

 
i b

ez
pi

ec
ze
ń-

st
w

a;



91Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...
A

ut
or

zy
 

(r
ok

)
K

ra
j 

ba
da

ni
a

Pr
ób

a 
ba

da
w

cz
a

C
el

 b
ad

an
ia

M
et

od
ol

og
ia

/N
ar

zę
dz

ia
 

ba
da

w
cz

e
W

yn
ik

i
R

ol
a 

re
lig

ii/
w

ia
ry

R
izz

i i
 in

. 
(2

02
2)

Po
lsk

a,
 

U
kr

ai
na

35
2 

os
ob

y
O

ce
na

 st
an

u 
zd

ro
w

ia
 p

sy
-

ch
ic

zn
eg

o 
pr

ze
-

m
ie

sz
cz

on
yc

h 
os

ób
 w

ew
nę

tr
z-

ni
e 

(I
D

Ps
) 

z U
kr

ai
ny

 
m

ie
sz

ka
ją

cy
ch

 
w

 P
ol

sc
e,

 p
od

 
ką

te
m

 o
bj

aw
ów

 
PT

SD
, d

ep
re

sji
 

i s
tr

at
eg

ii 
ra

-
dz

en
ia

 so
bi

e;

Ba
da

ni
e 

m
ie

sz
an

e 
– 

kw
es

tio
na

riu
sz

e 
i w

yw
ia

dy
 o

tw
ar

te
I. 

K
w

es
tio

na
riu

sz
 

sa
m

oo
ce

ny
 D

SM
-

5 
T

R
 R

at
ed

 L
ev

el
 

1 
C

ro
ss

 C
ut

tin
g 

Sy
m

pt
om

 M
ea

su
-

re
 –

 A
du

lt 
(C

C
SM

):
 

W
er

sja
 zr

ew
id

ow
a-

na
, p

rz
et
łu

m
ac

zo
na

 
na

 ję
zy

k 
uk

ra
iń

sk
i 

m
et

od
ą 

tłu
m

ac
ze

ni
a 

w
pr

zó
d 

i z
 p

ow
ro

te
m

 
(b

ac
k-

tr
an

sla
tio

n)
;

II
. W

yw
ia

dy
 ja

ko
śc

io
w

e 
z p

yt
an

ia
m

i o
tw

ar
ty

m
i 

I. 
W

ys
ok

i p
oz

io
m

 lę
ku

, 
de

pr
es

ji,
 zł

oś
ci

 i 
za

bu
rz

eń
 sn

u 
w
śr

ód
 u

kr
ai
ńs

ki
ch

 u
ch

od
ź-

có
w

 i 
os

ób
 w

ew
nę

tr
zn

ie
 

pr
ze

sie
dl

on
yc

h;
 

II
. P

og
or

sz
en

ie
 zd

ro
w

ia
 p

sy
-

ch
ic

zn
eg

o 
zw

ią
za

ne
 z 

dł
ug

o-
śc

ią
 p

od
ró
ży

 i 
cz

as
em

 ro
złą

ki
 

z r
od

zin
ą;

 

II
I. 

K
lu

cz
ow

a 
ro

la
 ro

dz
in

y 
i b

lis
ki

ch
 ja

ko
 c

zy
nn

ik
ów

 
oc

hr
on

ny
ch

 w
sp

ie
ra

ją
cy

ch
 

od
po

rn
oś
ć 

ps
yc

hi
cz

ną
; 

IV
. I

st
ot

na
 ro

la
 re

lig
ii 

i w
ia

ry
 

ja
ko

 źr
ód

eł
 n

ad
zie

i i
 w

sp
ar

ci
a 

em
oc

jo
na

ln
eg

o 
w

 tr
ud

ne
j 

sy
tu

ac
ji 

w
oj

en
ne

j;

W
ia

ra
 i 

re
lig

ia
 

ja
ko

 je
d-

na
 z 

fo
rm

 
ra

dz
en

ia
 so

bi
e 

z t
ra

um
ą/

cz
yn

-
ni

k 
oc

hr
on

ny
 

w
 k

on
te

kś
ci

e 
po

dt
rz

ym
y-

w
an

ia
 n

ad
zie

i 
i w

ew
nę

tr
zn

ej
 

sił
y 

(m
od

lit
w

a 
o 

zw
yc

ię
st

w
o 

U
kr

ai
ny

 n
ad

 
R

os
ją

), 
ta

kż
e 

ja
ko

 źr
ód
ło

 
po

cz
uc

ia
 se

n-
su

 i 
w

sp
ar

ci
a 

em
oc

jo
na

l-
ne

go
;



92 OSOBA I WSPÓLNOTA

A
ut

or
zy

 
(r

ok
)

K
ra

j 
ba

da
ni

a
Pr

ób
a 

ba
da

w
cz

a
C

el
 b

ad
an

ia
M

et
od

ol
og

ia
/N

ar
zę

dz
ia

 
ba

da
w

cz
e

W
yn

ik
i

R
ol

a 
re

lig
ii/

w
ia

ry

K
az

m
yr

ch
uk

 
(2

02
4)

Sł
ow

ac
ja

91
 o

só
b

I. 
W

pł
yw

 
pr

zy
m

us
ow

ej
 

m
ig

ra
cj

i n
a 

pr
ak

ty
ki

 re
lig

ij-
ne

 u
kr

ai
ńs

ki
ch

 
uc

ho
dź

có
w

 n
a 

Sł
ow

ac
ji;

II
. F

un
kc

jo
no

-
w

an
ie

 re
li-

gi
jn

oś
ci

 ja
ko

 
w

sk
aź

ni
ka

 a
da

-
pt

ac
ji 

ku
ltu

ro
-

w
ej

 w
 n

ow
ym

 
śr

od
ow

isk
u 

sp
oł

ec
zn

ym
;

II
I. 

A
na

liz
a 

el
as

ty
cz

no
śc

i 
re

lig
ijn

oś
ci

 p
o-

pr
ze

z z
as

to
so

-
w

an
ie

 k
on

ce
p-

cj
i „

os
cy

la
cj

i 
m

et
am

od
er

ni
-

st
yc

zn
ej

”;

Ba
da

ni
e 

m
ie

sz
an

e 
– 

an
ki

et
y 

i w
yw

ia
dy

 
po

gł
ęb

io
ne

I. 
Pó
łu

st
ru

kt
ur

yz
ow

an
e 

w
yw

ia
dy

 p
og
łę

bi
on

e;

II
. A

nk
ie

ty
 o

nl
in

e:
A

nk
ie

ta
 o

tw
ar

ta
 

(o
pe

n-
en

de
d 

su
rv

ey
) 

—
 za

w
ie

ra
ją

ca
 p

yt
an

ia
 

o 
pr

ofi
 l 

de
m

og
ra

fi c
zn

y, 
pr

ze
ko

na
ni

a 
re

lig
ijn

e 
i z

m
ia

nę
 św

ia
to

po
-

gl
ąd

u 
po

 ro
zp

oc
zę

ci
u 

w
oj

ny
, u

m
oż

liw
ia

ją
ca

 
sw

ob
od

ną
 w

yp
ow

ie
dź

 
uc

ze
st

ni
kó

w.
A

nk
ie

ta
 za

m
kn

ię
ta

 
(c

lo
se

d-
en

de
d 

su
rv

ey
) 

– 
23

 p
yt

an
ia

 d
ot

yc
zą

ce
 

da
ny

ch
 d

em
og

ra
fi c

z-
ny

ch
, p

rz
yn

al
eż

no
śc

i 
re

lig
ijn

ej
, t

ra
dy

cj
i 

ro
dz

in
ny

ch
 i 

zm
ia

n 
w

 p
ra

kt
yk

ac
h 

re
lig

ij-
ny

ch
 p

o 
in

w
az

ji 
R

os
ji 

w
 2

02
2 

r.;

II
I. 

O
bs

er
w

ac
ja

 
uc

ze
st

ni
cz
ąc

a

I. 
U

kr
ai
ńs

cy
 u

ch
od
źc

y 
w

 S
ło

-
w

ac
ji 

pr
ze

ja
w

ia
ją

 e
la

st
yc

zn
ą 

re
lig

ijn
oś
ć,

 łą
cz
ąc

 za
ch

ow
a-

ni
e 

tr
ad

yc
yj

ne
j t

oż
sa

m
oś

ci
 

pr
aw

os
ła

w
ne

j z
 a

da
pt

ac
ją

 
do

 n
ow

yc
h 

w
ar

un
kó

w,
 n

p.
 

uc
ze

st
ni

ct
w

em
 w

 n
ab

o-
że
ńs

tw
ac

h 
ka

to
lic

ki
ch

 c
zy

 
zm

ia
ną

 d
at

 św
ią

t;

II
. J

ed
no

cz
eś

ni
e 

te
 o

so
by

 
ba

la
ns

uj
ą 

m
ię

dz
y 

ut
rz

ym
a-

ni
em

 w
ię

zi 
z p

rz
es

zło
śc

ią
 

a 
do

st
os

ow
an

ie
m

 d
o 

no
w

ej
 

sp
oł

ec
zn

oś
ci

 (p
ot

w
ie

rd
ze

ni
e 

ko
nc

ep
cj

i m
et

am
od

er
ni

st
yc

z-
ne

j o
sc

yl
ac

ji 
ja

ko
 k

lu
cz

ow
e-

go
 m

ec
ha

ni
zm

u 
ad

ap
ta

cj
i 

m
ig

ra
cy

jn
ej

);

II
I. 

W
sk

az
an

ie
 te
ż n

a 
po

tr
ze

-
bę

 u
w

zg
lę

dn
ia

ni
a 

re
lig

ijn
yc

h 
po

tr
ze

b 
uc

ho
dź

có
w

 w
 p

ol
ity

-
ka

ch
 in

te
gr

ac
yj

ny
ch

;

R
el

ig
ia

 je
st

 
ist

ot
ny

m
 

el
em

en
te

m
 

to
żs

am
oś

ci
 

i w
sp

ar
ci

a 
dl

a 
uk

ra
iń

sk
ic

h 
uc

ho
dź

có
w,

 
al

e 
je

j r
ol

a 
i f

or
m

y 
w

yr
az

u 
ul

eg
aj
ą 

do
-

st
os

ow
an

io
m

 
w

yn
ik

aj
ąc

ym
 

z d
oś

w
ia

d-
cz

eń
 m

ig
ra

cj
i 

i t
ra

um
y. 

Pr
ak

ty
ki

 
re

lig
ijn

e 
słu
żą

 za
ró

w
no

 
ut

rz
ym

an
iu

 
ci
ąg
ło
śc

i 
ku

ltu
ro

w
ej

, 
ja

k 
i a

da
pt

a-
cj

i d
o 

no
w

ej
 

rz
ec

zy
w

ist
oś

ci
 

sp
oł

ec
zn

ej
;

Źr
ód
ło

: o
pr

ac
ow

an
ie

 w
ła

sn
e 

na
 p

od
st

aw
ie

 a
rt

yk
uł

u 
R

izz
i e

t a
l.,

 2
02

3.
 



93Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...

Wyniki przeglądu badań empirycznych
Wnioski

Dla wielu uchodźców wiara i praktyki religijne dostarczają poczucia sensu, 
kontroli, nadziei, wewnętrznego spokoju i bezpieczeństwa, co pomaga w zmniej-
szaniu negatywnych emocji, takich jak lęk, smutek czy poczucie bezsilności. 
Umożliwia to uchodźcom lepsze znoszenie stresu związanego z traumatycznymi 
doświadczeniami wojny. Praktyki duchowe, modlitwa oraz uczestnictwo w życiu 
wspólnot religijnych przyczyniają się do budowania odporności psychicznej, 
redukują poziom lęku i depresji, a także sprzyjają procesom adaptacyjnym 
w nowym otoczeniu. Także wiara pomaga przetrwać chwile strachu, niepew-
ności oraz rozłąki z bliskimi, które często doświadczają uchodźcy18. Dostęp do 
wspólnot religijnych zapewnia nie tylko duchowe wsparcie, lecz także realną 
pomoc społeczną i poczucie przynależności, które przeciwdziałają izolacji i sa-
motności, co z kolei jest kluczowym czynnikiem pogarszającym zdrowie psy-
chiczne uchodźców. Religijne organizacje i wspólnoty odgrywają rolę agentów 
odporności społecznej, wsparcia, mobilizacji pomocy, tworzeniu sieci wsparcia 
społecznego oraz ułatwianiu integracji uchodźców, co przekłada się na poprawę 
dobrostanu psychicznego, pomagając uchodźcom w integracji i budowaniu 
poczucia przynależności w nowym środowisku. Jak wykazały badania w wielu 
państwach przyjmujących uchodźców (np. Polska, Słowacja, Niemcy), wolność 
religijna oraz wsparcie ze strony wspólnot religijnych odgrywają znaczącą rolę 

18 J.N. Sanchez, L. Dryjanska, R. Hagues, “I need to be strong”: Refugee women embody resil-
ience within personal, host, and faith communities, „Transformation” 42(1) (2024), s. 68-82, 
https://doi.org/10.1177/02653788241279282 (original work published 2025); L. Oviedo, 
B. Seryczyńska, J. Torralba, P. Roszak, J. Del Angel, O. Vyshynska,I. Muzychuk, S. Chur-
pita, Coping and Resilience Strategies among Ukraine War Refugees, „International Journal of 
Environmental Research and Public Health” 19(20) (2022), 13094, https://doi.org/10.3390/
ijerph192013094; D. Rizzi, G. Ciuffo, G. Sandoli, M. Mangiagalli, P. de Angelis, G. Sca-
vuzzo; M. Nych, M. Landoni, C. Ionio, C., Running Away from the War in Ukraine: The 
Impact on Mental Health of Internally Displaced Persons (IDPs) and Refugees in Transit 
in Poland, „International Journal of Environmental Research and Public Health” 19, 
(2022), 16439, https://doi.org/10.3390/ijerph192416439; O. Denysevych, J.L. Dubrow, 
Emotions, Religious Faith, and Coping Strategies of Ukrainians at the Beginning of the 2022 
Russo-Ukraine War: A Qualitative Study, „Journal of Religion and Health” 2024, https://doi.
org/10.1007/s10943-024-02221-2; M. Baran, H. Grzymała-Moszczyńska, M. Zjawińska, 
L. Sugay, I. Pujszo, Y. Ovsiienko, V. Naritsa, J. Niedziałek, M. Boczkowska, Superhero in 
a skirt: Psychological resilience of Ukrainian refugee women in Poland. A thematic analysis, 
„International Journal of Clinical and Health Psychology”, 24(4), (2024), 100506, https://
doi.org/10.1016/j.ijchp.2024.100506; A. Kurapov, V. Pavlenko, A. Drozdov, V. Bezliudna, 
A. Reznik, R.Isralowitz, Toward an understanding of the Russian-Ukrainian war impact on 
university students and personnel, „Journal of Loss and Trauma”, 28(2) (2023), s. 167-174, 
https://doi.org/10.1080/15325024.2022.2084838 



94 OSOBA I WSPÓLNOTA

w procesie adaptacji i integracji uchodźców oraz ich lepszej adaptacji w nowym 
środowisku kulturowym19. Dodatkowo udowodniono, że obecność zwierząt 
domowych ma pozytywny wpływ na zdrowie psychiczne, zwłaszcza dzieci 
(daje uczucie spokoju i radości) i prawdopodobnie personelu medycznego, 
choć w przypadku personelu medycznego konieczne są dalsze badania dla 
potwierdzenia tej roli20. Niektóre badania odnotowują, że wojna stawia pod 
znakiem zapytania wiarę i moralność, prowadząc u części osób do chwilowych 
kryzysów wiary i poczucia wstydu, zwłaszcza gdy emocje takie jak nienawiść 
czy poczucie winy kolidują z wyznawanymi wartościami, co jednak często jest 
przezwyciężane dzięki aktywnemu poszukiwaniu duchowego wsparcia oraz 
elementom dojrzałości duchowej: refl eksji, negocjacji i przebaczenia21.

Rola religii jest zróżnicowana – dla niektórych osób jest to pierwszorzędna 
strategia radzenia sobie, dla innych mniej dominująca w porównaniu z innymi 
metodami, takimi jak wsparcie społeczne czy działania praktyczne. Poziom za-
angażowania religijnego, sposób praktykowania wiary oraz afi liacja religijna są 
zróżnicowane, a ich wpływ na dobrostan psychiczny i strategie radzenia sobie 
różni się indywidualnie i kontekstowo22. Jednak efektywność religii jako czynni-
ka radzenia sobie jest ograniczona przez trudności w dostępie do znanych sobie 

19 V. Kuryliak, M. Balaklytskyi, Churches and religious communities in Ukraine during the 
Russian invasion: Challenges and responses, „Occasional Papers on Religion in Eastern 
Europe” 43(4) (2023), s. 6-25, https://doi.org/10.55221/2693-2229.2550; M. Kazmyrchuk, 
The religiousness of Ukrainian refugees in Slovakia as an indicator of their adaptive potential to 
cultural integration, „Národopisný věstník” 41(2) (2024), s. 34-56, https://doi.org/10.59618/
NV.2024.2.03; P. Długosz, War trauma and strategies for coping with stress among Ukrainian 
refugees staying in Poland, „Journal of Migration and Health”, 8 (2023), 100196, https://
doi.org/10.1016/j.jmh.2023.100196; I. Mazhak, D. Maltseva, Perceived Stress and Coping 
Strategies Among Ukrainian Female Refugees in the Czech Republic, „BMC Public Health” 
24 (2024), Article 321, https://doi.org/10.1186/s12889-024-18164-0

20 K. Miliutina, Z. Trofi mov, V. Zelenin, T. Andrushchenko, L. Karamushka, The Role 
of Pets in Preserving the Emotional and Spiritual Wellbeing of Ukrainian Residents During 
Russian Hostilities, „Journal of Religion and Health” 62 (2023), s. 500-509, https://doi.
org/10.1007/s10943-022-01669-4

21 J.N. Sanchez, L. Dryjanska, R. Hagues, “I need to be strong”: Refugee women embody 
resilience within personal, host, and faith communities, „Transformation”, 42(1) (2024), 
s. 68-82, https://doi.org/10.1177/02653788241279282 (original work published 2025); 
O. Denysevych, J.L. Dubrow, Emotions, Religious Faith, and Coping Strategies of Ukrainians 
at the Beginning of the 2022 Russo-Ukraine War: A Qualitative Study, „Journal of Religion 
and Health” (2024), https://doi.org/10.1007/s10943-024-02221-2

22 P. Długosz, War trauma and strategies for coping with stress among Ukrainian refugees staying 
in Poland, „Journal of Migration and Health” 8 (2023), 100196, https://doi.org/10.1016/j.
jmh.2023.100196; M. Kazmyrchuk, The religiousness of Ukrainian refugees in Slovakia as 
an indicator of their adaptive potential to cultural integration, „Národopisný věstník” 41(2) 
(2024), s. 34-56, https://doi.org/10.59618/NV.2024.2.03



95Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...

instytucji religijnych (np. kościołów prawosławnych, szczególnie w krajach 
o odmiennym wyznaniu dominującym), młodszy wiek i niższe zaangażowanie 
religijne części uchodźców oraz doświadczane kryzysy i wyzwania moralne. To 
wszystko powoduje osłabienie pozytywnego wpływu duchowości i religii w ada-
ptacji do nowego środowiska społecznego, najbardziej w kontekście kulturowym 
i religijnym23. Niektóre badania nie potwierdzają istotnej statystycznie korelacji 
między poziomem religijności a symptomami PTSD czy depresji, sugerując, że 
religia jest jednym z wielu czynników wpływających na radzenie sobie, a jej 
efekt może zależeć od indywidualnych i społecznych uwarunkowań24. W świetle 
powyższego, najlepsze efekty przynosi wsparcie łączące pomoc psychologiczną 
z dostępem do praktyk duchowych i wspólnot religijnych, dostosowane do 
konkretnych potrzeb uchodźców25.

Luki badawcze oraz przyszłe kierunki badań
W swoim badaniu Trofi mov i Shabanova (2024)26 wskazują na kilka luk 

badawczych, na które należy zwrócić uwagę w przyszłych badaniach. Pierw-
szą jest konieczność prowadzenia badań podłużnych (longitudinalnych) 
– większość badań ma charakter przekrojowy, ograniczając się do jednego 
punktu czasowego. Brakuje wieloletnich badań śledzących zmiany w poziomie 

23 P. Długosz, War trauma and strategies for coping with stress among Ukrainian refugees staying 
in Poland, „Journal of Migration and Health” 8 (2023), 100196, https://doi.org/10.1016/j.
jmh.2023.100196; A. Trofi mov, N. Shabanova, The Infl uence of Faith on the Mental Health 
of Ukrainian Forced Migrants During the Russian-Ukrainian War: An Exploratory Study 
via Social Media, „Journal of Religion and Health”, https://doi.org/10.1007/s10943-024-
02169-3

24 P. Długosz, War trauma and strategies for coping with stress among Ukrainian refugees staying 
in Poland, „Journal of Migration and Health” 8 (2023), 100196, https://doi.org/10.1016/j.
jmh.2023.100196; W. Xu, I. Pavlova, X. Chen, P. Petrytsa, L. Graf-Vlachy, S.X. Zhang, 
Mental health symptoms and coping strategies among Ukrainians during the Russia-Ukraine 
war in March 2022, „International Journal of Social Psychiatry” 69(4) (2023), s. 957-966, 
https://doi.org/10.1177/00207640221143919

25 P. Długosz, War trauma and strategies for coping with stress among Ukrainian refugees staying 
in Poland, „Journal of Migration and Health” 8 (2023), 100196, https://doi.org/10.1016/j.
jmh.2023.100196; V. Kuryliak, M. Balaklytskyi, Churches and religious communities in 
Ukraine during the Russian invasion: Challenges and responses, „Occasional Papers on 
Religion in Eastern Europe” 43(4) (2023), s. 6-25, https://doi.org/10.55221/2693-2229.2550; 
J.N. Sanchez, L. Dryjanska, R. Hagues, “I need to be strong”: Refugee women embody resil-
ience within personal, host, and faith communities, „Transformation” 42(1) (2024), s. 68-82, 
https://doi.org/10.1177/02653788241279282 (original work published 2025)

26 A. Trofi mov, N. Shabanova, The Infl uence of Faith on the Mental Health of Ukrainian 
Forced Migrants During the Russian-Ukrainian War: An Exploratory Study via Social Media, 
„Journal of Religion and Health”, https://doi.org/10.1007/s10943-024-02169-3



96 OSOBA I WSPÓLNOTA

religijności, zdrowia psychicznego i strategii radzenia sobie na różnych etapach 
migracji i adaptacji. Badania longitudinalne pozwoliłyby lepiej zrozumieć 
dynamikę oscylacji religijności, strategii radzenia sobie i odporności psychicz-
nej w dłuższym okresie27. Drugą z kolei, jest brak badań intersekcjonalnych 
uwzględniających płeć, wiek, status społeczny – często nie biorą pod uwagę 
złożonych interakcji między płcią, wiekiem, statusem migracyjnym a religij-
nością i zdrowiem psychicznym. Wiele prac ma przewagę kobiet w próbie, co 
ogranicza możliwość generalizacji wyników. Potrzebne są badania analizujące, 
jak intersekcjonalne tożsamości wpływają na strategie radzenia sobie i rolę 
religii. I następnie, ograniczona liczba oraz zróżnicowanie próby – wiele badań 
opiera się na małych, często jednorodnych próbach (np. 45 osób, głównie ko-
biety), co zmniejsza moc statystyczną i generalizację wyników. Jest to wyzwanie 
szczególne w analizach korelacji między religijnością a zdrowiem psychicznym. 
Przykładem prac uwzględniających powyższe luki badawcze może być bada-
nie Connor (2009)28, które opierało się na danych z Longitudinal Survey of 
Immigrants to Canada (LSIC) o 7,731 imigrantów biorących udział w trzech 
falach migracji do Kanady (2001, 2003 i 2005), badanie obejmowało legalnych 
imigrantów, którzy ubiegali się o wizy imigracyjne poza Kanadą, wyłączając 
uchodźców, studentów międzynarodowych oraz pracowników tymczasowych. 
Także za inny wzorzec może służyć opracowanie Molteni (2021)29, w którym 
autor skoncentrował się na danych Europejskiego Badania Społecznego 
(European Social Survey – ESS), którego próba uwzględniała wiele krajów 
europejskich (np. Belgia, Francja, Włochy i Niemcy) i różne narodowości 
(z akcentem na imigrantów muzułmańskich w krajach zachodniej Europy 
oraz imigrantów chrześcijańskich i inne grupy w Europie Wschodniej). Autor 
kolejnego badania – Długosz (2023)30 – wspomina takie obszary wymagające 
dopracowania, jak brak uwzględnienia wpływu lokalnych uwarunkowań spo-
łecznych i dostępności wsparcia religijnego. Ponieważ badania wskazują na 
27 D. Rizzi, G. Ciuffo, M. Landoni, M. Mangiagalli, C. Ionio, Psychological and environmental 

factors infl uencing resilience among Ukrainian refugees and internally displaced persons: A sys-
tematic review of coping strategies and risk and protective factors, „Frontiers in Psychology”, 
14, (2023), 1266125, https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1266125

28 P. Connor, Immigrant religiosity in Canada: Multiple trajectories, „Journal of International 
Migration and Integration” 10 (2009), s. 159-175, https://doi.org/10.1007/s12134-009-
0097-9

29 F. Molteni, Between assimilation and discrimination: Immigrants’ religiosity in Europe, „Cul-
ture e Studi del Sociale” 6(1) (2021), s. 13-34, http://www.cussoc.it/index.php/journal/
issue/archive

30 P. Długosz, War trauma and strategies for coping with stress among Ukrainian refugees staying 
in Poland, „Journal of Migration and Health” 8 (2023), 100196, https://doi.org/10.1016/j.
jmh.2023.100196



97Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...

bariery w dostępie do odpowiednich wspólnot religijnych w krajach przyjmu-
jących (np. Polska, Słowacja, Czechy), ale rzadko analizują, jak różne systemy 
wsparcia religijnego i integracji społecznej modyfi kują skuteczność religii jako 
czynnika radzenia sobie. I następne jest niewystarczające uwzględnienie czyn-
ników społeczno-ekonomicznych i politycznych (np. stabilność fi nansowa, 
warunki mieszkaniowe czy polityka migracyjna) – ich wpływ na relację religii 
i zdrowia psychicznego jest słabo zbadany. Także inni autorzy wspomnieli, że 
niedostatecznie zostały wykorzystane metody jakościowe i mieszane. Chociaż 
istnieją badania jakościowe, brakuje integracji z danymi ilościowymi w po-
dejściu mieszanym, co mogłoby zapewnić głębszy i bardziej wielowymiarowy 
obraz roli religii i mechanizmów radzenia sobie31 . Również istnieje potrzeba 
badań nad negatywnymi aspektami religii – większość prac koncentruje się na 
pozytywnych rolach religii, natomiast brakuje systematycznego badania wpły-
wu negatywnego radzenie sobie religijnego (religious struggle)32 na adaptację 
uchodźców oraz innych negatywnych zjawisk, takich jak krzywda doświadczana 
w ramach wspólnot religijnych, kryzysy wiary oraz konfl ikty religijne (Skalski, 
2024)33. Istnieje ponadto niewystarczające uwzględnienie różnic kulturowych 
i religijnych – większość prac skupia się na religijności ogólnie lub na dominu-
jących tradycjach (np. prawosławie), a rzadziej analizuje wpływ innych wierzeń, 
sekularyzmu czy agnostycyzmu oraz uwarunkowań kulturowych różnych grup 
uchodźców34.

31 M. Baran, H. Grzymała-Moszczyńska, M. Zjawińska, L. Sugay, I. Pujszo, Y. Ovsiienko, 
V. Naritsa, J. Niedziałek, M. Boczkowska, Superhero in a skirt: Psychological resilience of 
Ukrainian refugee women in Poland. A thematic analysis, „International Journal of Clinical 
and Health Psychology”, 24(4), (2024), 100506, https://doi.org/10.1016/j.ijchp.2024.100506

32 K.I. Pargament, The psychology of religion and coping: Theory, research, practice, Guilford 
Press 1997.

33 S.B. Skalski-Bednarz, K. Konaszewski, M. Niesiobędzka, O. Gladysh, L.L. Toussaint, 
J. Surzykiewicz, Anger toward God and Well-being in Ukrainian War Refugees: the Serial 
Mediating Infl uence of Faith Maturity and Decisional Forgiveness, „Journal of Beliefs & 
Values” 45(1) (2022), s. 86-100, https://doi.org/10.1080/13617672.2022.2158019

34 D. Rizzi, G. Ciuffo, M. Landoni, M. Mangiagalli, C. Ionio, Psychological and environmental 
factors infl uencing resilience among Ukrainian refugees and internally displaced persons: A sys-
tematic review of coping strategies and risk and protective factors, „Frontiers in Psychology”, 
14, (2023), 266125, https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.1266125;  M. Kazmyrchuk, The 
religiousness of Ukrainian refugees in Slovakia as an indicator of their adaptive potential to 
cultural integration, „Národopisný věstník” 41(2) (2024), s. 34-56, https://doi.org/10.59618/
NV.2024.2.03



98 OSOBA I WSPÓLNOTA

Podsumowanie
Trauma wojenna charakteryzująca populację ukraińską po 24 lutego 2022 r. 

manifestuje się poprzez szerokie spektrum objawów psychologicznych: lęk, 
depresja, zaburzenia snu, PTSD (zespół stresu pourazowego), poczucie utraty 
sensu życia czy beznadziejność (APA, 2020). Szczególnie dotkliwie odczu-
wają ją grupy najbardziej wrażliwe, takie jak dzieci, kobiety, osoby starsze 
oraz osoby, które utraciły bliskich lub doświadczyły bezpośredniej przemocy 
fi zycznej czy psychicznej35. W takich ekstremalnych sytuacjach, jak wykazu-
ją liczne badania psychologiczne i socjologiczne, religia i duchowość mogą 
pełnić niezwykle istotną rolę w radzeniu sobie z traumą i wspieraniu procesu 
adaptacji. Religia dostarcza mechanizmów pomagających w interpretacji 
wydarzeń traumatycznych, oferuje nadzieję na przyszłość, a także wzmacnia 
więzi społeczne poprzez wspólnoty religijne, które nierzadko stają się miejscem 
integracji, wsparcia emocjonalnego oraz materialnego. Duchowość natomiast, 
rozumiana jako wewnętrzna sfera przeżyć jednostki, może przyczyniać się do 
zwiększenia indywidualnej odporności psychicznej (resilience), dając poczucie 
sensu, kontroli nad sytuacją oraz umożliwiając odbudowę tożsamości oso-
bistej po traumatycznych doświadczeniach36. Podsumowując, religia, wiara 
i duchowość pomagają uchodźcom ukraińskim radzić sobie z traumą przede 
wszystkim jako źródło duchowej siły, społecznego wsparcia i nadziei, jednak 
jej skuteczność jest uwarunkowana przez indywidualne doświadczenia, dostęp 
do wspólnot religijnych oraz integrację z innymi formami pomocy. Pomimo 
rosnącej liczby badań na ten temat wciąż istnieje potrzeba pogłębionych analiz 
uwzględniających specyfi kę ukraińskiego kontekstu kulturowego i religijnego 
oraz kompleksowe podejście uwzględniające ambiwalentne i wielowymiarowe 
aspekty religii i duchowości.

Słowa kluczowe: religia, trauma, uchodźcy, Ukraina, radzenie sobie.

Bibliografi a:
1. American Psychological Association, Publication Manual of the American Psycho-

logical Association (7th ed.), American Psychological Association 2020.
2. Ano G.G., Vasconcelles E.B., Religious Coping and Psychological Adjustment to 

Stress: A meta-analysis, „Journal of Clinical Psychology” (2005), 61(4), s. 461-480, 
https://doi.org/10.1002/jclp.20049

35 J.L. Herman, Trauma and recovery: The Aftermath of Violence – From Domestic Abuse to 
Political Terror, Basic Books 1997.

36 K.I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice, Guilford 
Press 1997.



99Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...

3. Baran M., Grzymała-Moszczyńska H., Zjawińska M., Sugay L., Pujszo I., Ovsiienko 
Y., Naritsa V., Niedziałek J., Boczkowska M., Superhero in a Skirt: Psychological Re-
silience of Ukrainian Refugee Women in Poland. A Thematic Analysis, „International 
Journal of Clinical and Health Psychology” 24(4) (2024), 100506, https://doi.
org/10.1016/j.ijchp.2024.100506

4. Carver C.S., Scheier M.F., Weintraub J.K., Assessing Coping Strategies: A The-
oretically Based Approach, „Journal of Personality and Social Psychology” 56(2) 
(1989), s. 267-283, https://doi.org/10.1037/0022-3514.56.2.267

5. Compas B.E., Connor-Smith J.K., Saltzman H., Thomsen A.H., Wadsworth M.E., 
Coping with Stress during Childhood and Adolescence: Problems, Progress, and Potential 
in Theory and Research, „Psychological Bulletin” 127(1) (2001), s. 87-127, https://
doi.org/10.1037/0033-2909.127.1.87

6. Connor P. Immigrant Religiosity in Canada: Multiple Trajectories, „Journal of Interna-
tional Migration and Integration” 10 (2009), s. 159-175, https://doi.org/10.1007/
s12134-009-0097-9

7. Constantine N., Benard B., Diaz M. Measuring Protective Factors and Resilience 
Traits in Youth: The Healthy Kids Resilience Assessment, „American Psychologist” 
55 (1999), s. 647–654. 

8. Denysevych O., Dubrow J.K., Emotions, Religious Faith, and Coping Strategies 
of Ukrainians at the Beginning of the 2022 Russo-Ukraine War: A Qualitati-
ve Study, „Jour nal of Religion and Health” (2024), https://doi.org/10.1007/
s10943-024-02221-2

9. Długosz P., War Trauma and Strategies for Coping with Stress among Ukrainian 
Refugees Staying in Poland, „Journal of Migration and Health” 8, (2023), 100196, 
https://doi.org/10.1016/j.jmh.2023.100196

10. Folkman S., Moskowitz J.T., Coping: Pitfalls and Promise, „Annual Review 
of Psychology” 55 (2004), s. 745–774, https://doi.org/10.1146/annurev.
psych.55.090902.141456

11. Frankl V.E., Człowiek w poszukiwaniu sensu, Warszawa 2009.
12. Frankl V.E., Wola sensu: Założenia i zastosowanie logoterapii, Warszawa 2010.
13. Herman J.L., Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence – From Domestic 

Abuse to Political Terror, Basic Books 1997.
14. Kazmyrchuk M., The Religiousness of Ukrainian Refugees in Slovakia as an Indicator 

of their Adaptive Potential to Cultural Integration, „Národopisný věstník”, 41(2) 
2024, s. 34-56, https://doi.org/10.59618/NV.2024.2.03

15. Koenig H.G., Research on Religion, Spirituality, and Mental Health: 
A Review, „Canadian Journal of Psychiatry”, 54(5) 2009, s. 283-291, https://doi.
org/10.1177/070674370905400502

16. Kurapov A., Pavlenko V., Drozdov A., Bezliudna V., Reznik A., Isralowitz R., 
Toward an Understanding of the Russian-Ukrainian War Impact on University Students 
and Personnel, „Journal of Loss and Trauma” 28(2) (2023), s. 167-174, https://doi.
org/10.1080/15325024.2022.2084838

17. Kuryliak V., Balaklytskyi M., Churches and Religious Communities in Ukraine during 
the Russian Invasion: Challenges and Responses, „Occasional Papers on Religion in 
Eastern Europe” 43(4) (2023), s. 6-25, https://doi.org/10.55221/2693-2229.2550



100 OSOBA I WSPÓLNOTA

18. Lazarus R.S., Folkman S., Stress, Appraisal, and Coping, New York 1984.
19. Lazarus R.S., From Psychological Stress to the Emotions: A History of Changing 

Outlooks, „Annual Review of Psychology” 44 (1993), s. 1-21, https://doi.
org/10.1146/annurev.ps.44.020193.000245

20. Masten A., Obradović J., Competence and Resilience in Development, „Annals of the 
New York Academy of Sciences” 1094 (2006), s. 13-27, https://doi.org/10.1196/
annals.1376.003

21. Mazhak I., Maltseva D., Perceived Stress and Coping Strategies Among Ukrainian 
Female Refugees in the Czech Republic, „BMC Public Health” 24 (2024), Article 
321, https://doi.org/10.1186/s12889-024-18164-0

22. Miliutina K., Trofi mov A., Zelenin V., Andrushchenko T., Karamushka L., The 
Role of Pets in Preserving the Emotional and Spiritual Wellbeing of Ukrainian Residents 
During Russian Hostilities, „Journal of Religion and Health” 62 (2023), s. 500-509, 
https://doi.org/10.1007/s10943-022-01669-4

23. Molteni F., Between Assimilation and Discrimination: Immigrants’ Religiosity in Eu-
rope, „Culture e Studi del Sociale” 6(1) (2021), s. 13-34, http://www.cussoc.it/
index.php/journal/issue/archive

24. Oviedo L., Seryczyńska B., Torralba J., Roszak P., Del Angel J., Vyshynska O., 
Muzychuk I., Churpita S., Coping and Resilience Strategies among Ukraine War 
Refugees, „International Journal of Environmental Research and Public Health” 
19(20) (2022), 13094, https://doi.org/10.3390/ijerph192013094

25. Pargament K.I., Koenig H.G., Perez L.M., The Many Methods of Reli-
gious Coping: Development and Initial Validation of the RCOPE, „Journal of 
Clinical Psychology” 56(4) (2000), s. 519-543, https://doi.org/10.1002/
(sici)1097-4679(200004)56:4<519::aid-jclp6>3.0.co;2-1

26. Pargament K.I., The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, Practice, 
Guilford Press 1997.

27. Rizzi D., Ciuffo G., Sandoli G., Mangiagalli M., de Angelis P., Scavuzzo G., Nych 
M., Landoni M., Ionio C., Running Away from the War in Ukraine: The Impact 
on Mental Health of Internally Displaced Persons (IDPs) and Refugees in Transit in 
Poland, „International Journal of Environmental Research and Public Health” 19 
(2022), 16439, https://doi.org/10.3390/ijerph192416439

28. Rizzi D., Ciuffo G., Landoni M., Mangiagalli M., Ionio C., Psychological and Envi-
ronmental Factors Infl uencing Resilience among Ukrainian Refugees and Internally 
Displaced Persons: A Systematic Review of Coping Strategies and Risk and Protective 
Factors, „Frontiers in Psychology” 14 (2023), 1266125, https://doi.org/10.3389/
fpsyg.2023.1266125

29. Sanchez J.N., Dryjanska L., Hagues R., “I Need to Be Strong”: Refugee Women 
Embody Resilience within Personal, Host, and Faith Communities, „Transformation”” 
42(1) (2024), s. 68-82, https://doi.org/10.1177/02653788241279282 (Original 
work published 2025)

30. Sikorska I. M., Odporność psychiczna w ujęciu psychologii pozytywnej: Edukacja 
i terapia przez przygodę, „Psychoterapia” 181(2) (2017), s. 75-86, https://www.
psychoterapiaptp.pl/Odpornosc-psychiczna-w-ujeciu-psychologii-pozytywnej-
nedukacja-i-terapia-przez-przygode,75152,0,1.html



101Polina Pavlusenko, Wiara i religia w radzeniu sobie z traumą wojenną Ukraińców...

31. Skalski-Bednarz S.B., Konaszewski K., Niesiobędzka M., Gladysh O., Toussaint 
L.L., Surzykiewicz J., Anger toward God and Well-being in Ukrainian War Refugees: 
the Serial Mediating Infl uence of Faith Maturity and Decisional Forgiveness, „Journal 
of Beliefs & Values” 45(1) (2022), s. 86-100, https://doi.org/10.1080/13617672
.2022.2158019

32. Sousa V.D., Rojjanasrirat W., Translation, Adaptation and Validation of Instruments 
or Scales for Use in Cross-cultural Health Care Research: a Clear and User-friendly 
Guideline, „Journal of Evaluation in Clinical Practice” 17(2) (2011), s. 268-274, 
https://doi.org/10.1111/J.1365-2753.2010.01434.X

33. Trofi mov A., Shabanova N., The Infl uence of Faith on the Mental Health of Ukra-
inian Forced Migrants During the Russian-Ukrainian War: An Exploratory Study via 
Social Media, „Journal of Religion and Health” (2024), https://doi.org/10.1007/
s10943-024-02169-3

34. UNHCR Regional Bureau for Europe. Ukraine Situation: Flash Update #79. United 
Nations High Commissioner for Refugees (UNHCR), 2025, April 30, https://
data.unhcr.org/en/documents/details/116050

35. Wnuk M., Marcinkowski J.T., Psychologiczne funkcje religii w kształtowaniu na-
dziei, „Problemy Higieny i Epidemiologii” 93(1) (2012), s. 239-243, https://
www.researchgate.net/profi le/Marcin-Wnuk-3/publication/303844219_Psycho-
logiczne_funkcje_religii_Psychological_functions_of_religion/links/5757fdd-
c08ae5c654907363a/Psychologiczne-funkcje-religii-Psychological-functions-of-
religion.pdf

36. Xu W., Pavlova I., Chen X., Petrytsa P., Graf-Vlachy L., Zhang S.X., Mental Health 
Symptoms and Coping Strategies among Ukrainians during the Russia-Ukraine War in 
March 2022, „International Journal of Social Psychiatry” 69(4) (2023), s. 957-966, 
https://doi.org/10.1177/00207640221143919

37. Центр Разумкова, Українське суспільство, держава і Церква під час війни: 
Церковно-релігійна ситуація в Україні-2024 [Інформаційні матеріали; PDF-
файл]. Київ, Україна 2024.



Mariusz Piecyk
Université Catholique de Lyon
Institut Diocésain de Formation Pastorale (La Castille)
DOI: 10.15290/std.2025.11.06

LE MINISTÈRE ORDONNÉ DANS 
LES DOCUMENTS DU CONSEIL 

ŒCUMÉNIQUE DES ÉGLISES

THE ORDAINED MINISTRY IN THE DOCUMENTS 
OF THE WORLD COUNCIL OF CHURCHES

The question of ordained ministry remains one of the most complex and 
debated topics in the contemporary theology. It touches both on the aposto-
licity of the Church and on the continuity of the Christian testimony since its 
origins. While all Churches claim to live in fi delity to the apostolic teaching, their 
understandings of ministry still diff er profoundly. The fi rst ecumenical confer-
ences sought to identify the common foundations of ecclesial ministry. They 
recognised it as a gift from Christ, animated by the Holy Spirit, in the service of 
preaching, the sacraments, and the leadership of the community. Despite these 
convergences, the major diff erences remain in the understanding of ministe-
rial authority, the nature of ordination, and apostolic succession. Subsequent 
dialogues have deepened these questions. The document The Catholicity and 
Apostolicity of the Church (1970) highlighted three essential elements: apos-
tolic teaching, apostolic ministry, and life in conformity with the Gospel. These 
convergences acknowledge the continuity of ministry with its origins, while 
calling for constant purifi cation and renewal under the action of the Spirit. 
The ordained minister acts in the name of Christ to build up the community, 
not possessing personal authority but exercising his service in communion 
with the whole people of God. More recent documents have emphasised the 
importance of the relationship between the local Church and the universal 

 0000-0002-6687-921X



103Mariusz Piecyk, Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique...

Church. The bishop, successor of the apostles, is seen as a sign of unity and 
fi delity to the apostolic tradition, although models of the ecclesial organisa-
tion vary among the confessions (episcopal, presbyterian, congregational, 
etc.). Even today, divergences concerning apostolic succession, the exercise of 
charismatic authority, or the relationship between ministry and the Eucharistic 
validity remain sensitive issues. Nevertheless, all agree that the essential mis-
sion of ordained ministry is to serve the Word and the sacraments in the power 
of the Spirit, for the sake of the visible unity of the Church and the witness of 
Christ in the world. The WCC, therefore, encourages the ongoing theological 
work aimed at a renewed christological and ecclesiological understanding 
of ministry, so that diversity may become a sign of communion rather than 
a source of division.

Key words: ordained ministry, apostolicity, apostolic succession, universal 
Church, local Church, priesthood, ordination, mission of the Church, ecclesio-
logical renewal, interconfessional dialogue, unity of the Churches.

La théologie contemporaine ne connaît pas de question plus diffi cile ni 
plus controversée que celle du sacerdoce ordonné. Ce problème possède un 
double fondement dogmatique. D’une part, on peut observer les conséquences 
des décisions prises par les Églises au cours des siècles afi n d’assurer, dans des 
circonstances culturellement et politiquement diverses, une vie de l’Évangile 
vécue de manière signifi ante, une annonce compréhensible du message du 
Christ et l’accomplissement dans la foi de la mission salvifi que reçue du Père 
par le Christ et transmise à ses apôtres. D’autre part, la seconde diffi culté est 
celle de l’apostolicité de l’Église1, qui englobe tout un ensemble de questions 
liées à la manière dont la communauté chrétienne actuelle peut reconnaître 
que sa vie et son message demeurent en continuité authentique avec les 
premières communautés fondées par les disciples du Christ pour annoncer sa 
mission salvifi que2.

1 « L’apostolicité signifi e la transmission constante de l’Évangile à tous les hommes et 
à toutes les nations par les actes de culte, le témoignage et le service humain dans le 
monde. L’Église est apostolique parce qu’elle demeure fi dèle à la foi et à la mission des 
apôtres. » Czwarte Zgromadzenie Ogólne ŚRK. Uppsala, Szwecja, 4-20 lipca 1968, Studia 
i Dokumenty Ekumeniczne 4(1988)24, n° 16, p. 96 (ci-après : SiDE).

2 Cf. H. J. Ryan, The Meaning of Ordained Priesthood in Ecumenical Dialogues, dans : To 
be a priest (éd. R. E. Terwillinger, U. T. Holmes), New York 1975, p. 91. L’apostolicité 
relie l’Église contemporaine à toutes les générations passées du peuple de Dieu. L’Église 
apostolique exprime ses racines, c’est-à-dire un passé qui s’actualise sans cesse à travers 
la « Parole et le Sacrement », tout en embrassant, dans l’espérance, l’avenir dont elle 
« conserve le trésor impérissable dans des vases d’argile » (cf. 2 Co 4, 7). Cf. Document 



104 OSOBA I WSPÓLNOTA

Dès l’abord, il faut dire que la signifi cation du sacerdoce est sans aucun 
doute controversée. Pratiquement chaque Église chrétienne affi rme qu’elle 
demeure dans la continuité vivante avec l’Église des premiers apôtres et que 
son témoignage de vie sacramentelle et de proclamation de la Parole fait en 
sorte que la personne et le message de Jésus ne restent pas sans écho dans 
le monde contemporain. Il convient cependant de souligner que toutes les 
Églises ne s’accordent pas sur les questions les plus essentielles concernant 
le ministère ordonné. Déjà, les deux Conférences mondiales des Églises sur 
la « Foi et la Constitution », organisées à Lausanne en 1927 et à Édimbourg 
en 1937, avaient reconnu la nécessité d’un « ministère reconnu dans chaque 
partie de l’Église, comme bénéfi ciant de la sanction de l’ensemble de l’Église »3. 
Avec le recul de près d’un siècle, on voit que la mise en œuvre de ce pos-
tulat laisse encore beaucoup à désirer. Néanmoins, il faut souligner qu’au fi l 
des années passées, un consensus œcuménique est apparu, proposant que la 
nature et la signifi cation du sacerdoce ordonné dans l’ensemble du monde 
chrétien correspondent largement à la structure et à la compréhension d’un 

d’étude sur la catholicité et l’apostolicité, éd. H. Meyer, H. J. Urban, L. Vischer, Dokumente 
wachsender Übereinstimmung 1931-1982, vol. I, Paderborn-Frankfurt am Main 1983, n° 
6, p. 642 (ci-après : DwÜ I). En outre, l’Église possède le caractère apostolique parce 
qu’elle a été envoyée, c’est-à-dire constituée « par le don de la mission », confi ée par le 
Père à son Fils. Le Christ a accompli cette mission une fois pour toutes, et celle-ci s’achève 
à la fi n des temps par l’Esprit Saint. Jésus, envoyé par le Père, a confi é aux hommes 
le mystère du Royaume de Dieu (cf. Mc 4, 11) ; c’est pourquoi il appelait à la conver-
sion, pardonnait les péchés, guérissait les malades, pour enfi n, par sa Passion, prendre 
sur lui le poids des péchés des hommes et, par sa Résurrection, leur rendre possible la 
participation à sa vie. C’est dans ce but que Dieu appelle des hommes pour continuer 
la mission du Christ. Afi n d’accomplir cet envoi, l’Église a été dotée par l’Esprit Saint 
d’un mandat particulier (exousia), confi ant à des personnes choisies l’exécution de cette 
tâche dans la communauté. C’est pourquoi l’Église est apostolique grâce à l’envoi dans 
le monde des disciples de Jésus. Cette mission, accomplie par la puissance de l’Esprit 
Saint, se manifeste, se réalise et se transmet dans la communauté qui a été « sanctifi ée 
et envoyée » à l’image du Christ (cf. Jn 17, 18-19). Dans cette perspective, l’apostolicité 
est liée à l’accomplissement, jusqu’à la fi n des temps, du dessein salvifi que de Dieu. Cf. 
W. Hanc, Katolickość i apostolskość Kościoła w świetle dialogowego dokumentu studyjnego 
Ekumenicznej Rady Kościołów i Kościoła Rzymskokatolickiego, dans : Instaurare omnia in 
Christo. O zbawieniu, teologii dialogu i nadziei. W 70. rocznicę urodzin Wacława Hryniewicza 
(éd. P. Kantyka), Lublin 2006, p. 198-199.

3 T. Talow, The World Conference on Faith and Order, dans : A History of the Ecumenical 
Movement 1517-1948 (éd. R. Rouse, S. C. Neill), Philadelphie 1968, p. 405-441. Voir 
aussi : SiDE 1 (2004), p. 108-119 ; 120-156. La question du ministère ordonné fut reprise 
à nouveau lors de la conférence de Montréal (1963), tandis qu’au cours de la rencontre 
de Bristol (1967), il fut décidé de formuler un accord préliminaire interconfessionnel, en 
particulier sur l’Eucharistie, le baptême et les ministères ordonnés. Cf. W. Łydka, Refl eksje 
na temat “Dokumentu z Limy”, dans : Chrzest, Eucharystia, posługiwanie duchowne. Doku-
ment z Limy 1982. Tekst i komentarz (éd. W. Hryniewicz, S. Koza), Lublin 1989, p. 67.



105Mariusz Piecyk, Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique...

tel ministère spirituel telles qu’elles existaient dans l’Église au temps des quatre 
premiers conciles œcuméniques4.

La conférence de Lausanne a permis de dégager unconvergence de vues 
fondamentale dans cinq domaines essentiels concernant le ministère ecclésial : 
1) le ministère ecclésial constitue un don de Dieu offert par le Christ à l’Église, 
don nécessaire à son existence et à son développement ; 2) le ministère tire 
sa force et reçoit son autorité propre de Jésus et de l’Esprit Saint ; 3) l’objectif 
essentiel du ministère ordonné est de transmettre aux hommes les actes sal-
vifi ques et sanctifi ants du Christ à travers le service pastoral, la prédication 
de l’Évangile et la célébration des sacrements, qui deviennent effi caces par la 
foi ; 4) le ministère ecclésial exerce une fonction de direction et de discipline 
dans la communauté, tant au niveau universel que particulier ; 5) les personnes 
choisies, dotées des charismes nécessaires à l’exercice du ministère ordonné, 
sont – par le rite de l’ordination, accompagné de la prière et de l’imposition 
des mains, c’est-à-dire comme personnes élues par l’Esprit et reconnues par 
l’Église – autorisées à remplir les devoirs qui découlent de ce ministère5.

Au fi l des siècles, diverses formes de ministère ordonné ont vu le jour, par 
lesquelles l’Esprit Saint a réalisé son œuvre d’illuminer le monde, de convertir 
les pécheurs et de perfectionner les saints. Cependant, les différences dans la 
compréhension de l’autorité et de la fonction du ministère ordonné se sont 

4 Cf. H. J. Ryan, The Meaning of Ordained Priesthood in Ecumenical Dialogues, op. cit., 
p. 91.

5 Cf. Enchiridion Oecumenicum. Fede e costituzione. Conferenze mondiali 1927-1993, vol. 6 
(ci-après : EOe VI), Bologna 2006, n° 933, p. 429-430. Les représentants de l’Église 
orthodoxe présents lors de la Conférence de Lausanne ont souligné que le ministère 
ecclésial dans l’Église provient de l’institution du Christ. Ils ont également affi rmé 
que le ministère des évêques, des presbytres et des diacres doit avoir pour fondement la 
succession apostolique ininterrompue. C’est pourquoi, selon eux, il n’est pas possible de 
parvenir à un quelconque accord sur cette question avec les communautés qui l’inter-
prètent autrement. Il convient également de souligner que le christianisme occidental 
comporte lui aussi des différences visibles. Il faut notamment remarquer que l’ordination 
est un acte sacramentel institué par Dieu ; elle devient donc indispensable, car elle 
confère à un ministère déterminé un don particulier de l’Esprit. Seuls les évêques peuvent 
procéder à cette ordination, et la succession apostolique est la condition sine qua non 
pour que le ministère ecclésial obtienne son autorité en vue de la communion visible 
de l’Église et de la validité des sacrements célébrés. D’autre part, il existe des commu-
nautés pour lesquelles il n’y a qu’un seul ministère ordonné : le ministère de la Parole et 
des sacrements. Celui-ci est conforme au témoignage du Nouveau Testament, possède 
l’autorité nécessaire, et les sacrements célébrés en vertu de ce ministère sont valides. Il 
reste particulièrement signifi catif d’affi rmer que la grâce d’exercer ce ministère est reçue 
directement de Dieu par le croyant ; ainsi, dans l’ordination, elle n’est pas conférée mais 
simplement reconnue. Enfi n, on relève également des opinions intermédiaires entre les 
positions mentionnées ci-dessus. Cf. EOe VI, ibid., n° 943-945, p. 432-434



106 OSOBA I WSPÓLNOTA

refl étées dans ses divers modèles, devenant la cause de nombreux malenten-
dus, de questions, voire de doutes. Ces divergences élargissent également le 
mur qui sépare les Églises, compliquant le retour à la communion désirée et 
constituant, en particulier sur le terrain missionnaire, un contre-témoignage6.

En tenant compte du modèle d’une future Église unie, le rapport fi nal de 
la Conférence de Lausanne confi rme l’importance de la place occupée, dans 
la constitution primitive de l’Église, par les évêques, le collège des presbytres 
et la communauté des baptisés, ainsi que la formation historique de trois struc-
tures ecclésiales au sein des grandes communautés chrétiennes – épiscopale, 
presbytérienne et congrégationaliste – considérées par leurs partisans comme 
une organisation nécessaire et adéquate. Le document exprime en même temps 
la conviction que tous ces éléments devront trouver leur juste place dans la vie 
de la nouvelle communauté unie. Toutefois, si cette proposition venait à être 
reconnue et mise en œuvre, l’adoption d’un modèle concret d’ordination, en 
tant que méthode naturelle et légale d’accès au ministère ecclésial, ne pourrait 
être comprise comme impliquant l’acceptation d’une théorie particulière sur 
l’origine, l’essence ou la fonction de l’un de ces ministères. Cela ne pourrait 
pas non plus conduire à mettre en question la validité des ordinations dans 
ces parties de l’Église universelle qui sont convaincues de conserver un ordre 
apostolique valide au sein d’autres modèles d’ordination. Le ministère de la 
Parole et du sacrement, qui a existé sous différentes formes dans le passé ou 
existe encore, et dont l’Esprit Saint s’est servi pour sanctifi er les fi dèles, ne 
saurait être, dans sa signifi cation essentielle, ni rejeté ni diminué par l’intro-
duction d’une nouvelle forme d’ordination. C’est pourquoi la Conférence 
de Lausanne, consciente qu’un accord ne peut être atteint sur de nombreux 
aspects du ministère ecclésial, recommande d’engager un débat sur des me-
sures concrètes qui rapprocheraient, ou exprimeraient déjà, l’unité existante7.

Le rapport fi nal de la Deuxième Conférence mondiale sur la « Foi et la 
Constitution » de l’Église, tenue à Édimbourg (3-18 août 1937), confi rme 
dans l’ensemble le message de Lausanne.8 Néanmoins, il présente certains 
éclaircissements dogmatiques assez importants concernant le ministère 
6 Cf. EOe VI, n° 934-936, p. 430-431.
7 Ibid., n° 937-941, p. 431-432. Le problème est en réalité particulièrement complexe, puisque 

même certains représentants du système épiscopal ne considèrent pas la succession apos-
tolique comme un élément nécessaire de celui-ci, ou bien la rejettent totalement. D’autres 
ne voient pas la nécessité de l’existence d’un ministère épiscopal historique. Dans le 
système presbytérien, on soutient l’opinion que le ministère apostolique peut être transmis 
par les presbytres. Quant aux partisans du système congrégationaliste, ils estiment que 
leur ministère est transmis selon le modèle des témoignages du Nouveau Testament. Cf. 
EOe VI, ibid., n° 945, p. 433-434.

8 Ibid., n° 1304-1309, p. 602-604.



107Mariusz Piecyk, Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique...

ecclésial. Le rapport affi rme que toutes les Églises s’accordent à reconnaître 
que le ministère ecclésial doit sa naissance à Jésus, mais des divergences ap-
paraissent déjà quant à la manière dont il a été institué. La question de l’im-
position des mains comme forme d’ordination est également problématique, 
en particulier en ce qui concerne la signifi cation de ce geste et la personne 
exerçant le ministère. D’autres différences d’interprétation proviennent de la 
doctrine de la succession apostolique, qui, pour les Églises épiscopales, signifi e 
la succession des évêques dans les principaux sièges chrétiens, transmettant 
et gardant l’enseignement des apôtres, ainsi que la succession par l’imposition 
des mains. Cette double « transmission du ministère » a été associée à la cé-
lébration responsable des sacrements et, selon certaines Églises, constitue le 
véritable et unique garant de la grâce sacramentelle et de la rectitude doctri-
nale. Une opinion semblable est partagée par les catholiques, les orthodoxes, 
les vieux-catholiques et une partie des anglicans. Certains fi dèles anglicans 
comprennent cependant la succession d’une manière plus générale, comme 
la transmission, de génération en génération, de l’autorité de la supervision 
spirituelle sur le clergé et les laïcs dans l’Église, ce qu’ils considèrent en même 
temps comme un symbole et un lien d’unité. En revanche, certaines commu-
nautés presbytériennes et réformées estiment que l’ordination résulte de l’ac-
tion des presbytres réunis en tant qu’autorité épiscopale légitimement élue, en 
mettant surtout l’accent sur la juste proclamation de la Parole et la célébration 
des sacrements. Enfi n, le rapport recommande que les autres communautés 
qui n’utilisent pas le terme de « succession apostolique » puissent l’accepter 
dans le sens de la continuité du témoignage des apôtres, par la proclamation 
fi dèle de l’Évangile et la célébration des sacrements. On ne peut cependant 
nier que toutes les Églises croient et reconnaissent la succession apostolique 
comme un bien précieux. Il est toutefois essentiel que la forme future de 
l’Église ne repose pas uniquement sur le passé, mais dépende avant tout de la 
direction constante de l’Esprit Saint9.

Par nature, l’Église porte la responsabilité de transmettre le témoignage 
vivant des apôtres. C’est de là que découle le sens de l’existence des différents 
ministères ecclésiaux. De plus, le ministère des apôtres et toute la variété 
des formes de service sont transmis et maintenus par la puissance de l’Esprit 
Saint ; dès lors, c’est en cet Esprit qu’ils doivent être exercés et rendus effi -
caces par sa force. Cependant, parmi les chrétiens, il n’existe pas d’accord sur 
l’évaluation de ces ministères. Ce qui demeure incontestable, en revanche, est 
la foi des disciples du Christ en l’apostolicité de l’Église, car, grâce à la grâce 
divine, elle demeure fi dèle à sa mission, proclamée dans la Parole et dans le 

9 EOe VI, n° 1297-1303, p. 599-602.



108 OSOBA I WSPÓLNOTA

ministère sacramentel hérité des apôtres10. Dans la compréhension de nom-
breuses communautés, tel est le véritable sens de la succession apostolique ; 
c’est pourquoi, dans cette perspective, de nouvelles possibilités d’accord entre 
les Églises apparaissent. Le document d’étude du Conseil œcuménique des 
Églises et de l’Église catholique romaine, La catholicité et l’apostolicité de l’Église 
(1970), souligne une convergence des points de vue sur trois questions : 1) Pour 
mettre en évidence le caractère apostolique de l’Église, sont essentiels et, à la 
lumière de l’Écriture et de la Tradition, cohérents : l’enseignement apostolique, 
le ministère apostolique et la vie conforme à l’Évangile ; 2) Bien qu’au fi l des 
siècles la compréhension et la fonction du ministère ordonné aient évolué, 
la continuité de l’Église avec ses origines apostoliques n’a pas été rompue. 
À la lumière du message primordial des apôtres, l’Église doit constamment 
rester consciente de sa responsabilité face au dessein dynamique de Dieu, car 
ce n’est que dans cette attitude – animée d’un esprit de pénitence et de conver-
sion – qu’elle pourra purifi er et renouveler le caractère et le style propres à son 
ministère ; 3) La tâche principale du ministère demeure toujours la réalisation 
de la mission de l’Église, accomplie grâce à la force vivifi ante de l’Esprit de 
Dieu et dans l’attente eschatologique du retour du Christ.11

Puisque les points de vue communs ont été énumérés, il convient égale-
ment de mentionner les différences qui apparurent dès les origines de l’Église 
et qui – selon le Document – constituent une bénédiction, même si elles 
sont devenues la source des divisions confessionnelles. Parmi les questions 
controversées, il faut donc compter : la signifi cation de la succession aposto-
lique dans le ministère épiscopal, existant depuis les temps apostoliques ; la 
fi délité à l’enseignement de l’Écriture Sainte ; la préservation de la doctrine 
de l’Église ; l’exercice de l’autorité charismatique  ainsi que la continuité dans 
la foi apostolique. Et bien qu’il existe – comme on le voit – des controverses 
multiples et complexes, il faut néanmoins souligner le désir de maintenir 
l’unité dans l’Église, également au sein de la communauté des apôtres, ainsi 
que les efforts entrepris pour surmonter les divergences doctrinales. Il ne serait 

10 Le mot « apostolique » n’exprime pas seulement la fi délité de l’Église au témoignage et 
à la foi des apôtres, mais il se rapporte également aux sacrements. L’Église garde sa conti-
nuité grâce au lien constant qu’elle maintient avec sa source. Cette relation s’exprime 
particulièrement dans le sacrement de l’ordination sacerdotale, qui renvoie en même 
temps à l’Esprit Saint, garant de la continuité. Cf.bJ. Ratzinger, Bóg i świat. Wiara i życie 
w dzisiejszych czasach. Rozmowa z Peterem Seewaldem, Kraków 2005, p. 323.

11 Cf. DwÜ I, n° 7-8, p. 642-643. Cf. W. Hanc, Katolickość i apostolskość Kościoła..., op. cit., 
p. 200-201.



109Mariusz Piecyk, Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique...

donc pas exagéré d’affi rmer que le dialogue œcuménique dans ce domaine se 
poursuit depuis les tout premiers temps de l’Église12.

L’évaluation détaillée de la valeur du ministère ordonné est abordée dans 
le rapport de la Commission « Foi et Constitution » de 1974 : One Baptism, 
One Eucharist and a Mutually Recognized Ministry. Three Agreed Statements13. 
La théologie du sacerdoce ordonné présentée dans ce document met en 
lumière quatre domaines clés qui aident à comprendre la question traitée : 
l’apostolicité, l’episkopé (la fonction de surveillance pastorale), l’ordination, 
ainsi que la différence entre le sacerdoce ordonné et le sacerdoce universel 
de tous les baptisés14.

Dans le rapport de la Commission « Foi et Constitution », le ministère 
ordonné est désigné comme un « ministère particulier ». Dès le début du 
chapitre consacré au Ministry, la relation entre ce ministère et l’apostolicité 
est défi nie. Le document affi rme que le Christ a choisi les apôtres et leur 
a confi é la parole de la réconciliation, afi n que son œuvre rédemptrice puisse 
être proclamée et attestée jusqu’aux extrémités de la terre, et que ses fruits 
puissent être transmis à l’Homme. Déjà, au sein des communautés chrétiennes 
des premiers siècles de l’Église, les apôtres exerçaient une fonction unique et 
fondamentale, qui ne pouvait être transmise. Toutefois, dans la mesure où ils 
assumaient une responsabilité particulière – mais non exclusive – pour l’an-
nonce de la Bonne Nouvelle de la réconciliation, en fondant des Églises et en 
les édifi ant dans la foi apostolique, leur ministère devait être poursuivi. Bien 
que dans l’Église primitive existât une diversité de dons, le Nouveau Testament 
mentionne cependant la distinction d’un ministère, à savoir l’élection d’un 
« ministère particulier ». Ce ministère spécifi que était alors essentiel, et il le 
demeure en tout temps, en toute circonstance et en tout lieu. De plus, un tel 
ministère est exercé par des personnes appelées au sein de la communauté, 
qui ont reçu le charisme et l’autorité de transmettre le témoignage vivant des 
apôtres15.

Le « ministère particulier » est ensuite défi ni dans la catégorie de l’episko-
pé. Selon le document, il faut affi rmer la fonction fondamentale et unique 
de ce type de service, qui consiste à rassembler et à édifi er la communauté 
chrétienne par la prédication et l’enseignement de la Parole de Dieu, ainsi 
12 Cf. ibid., p. 201.
13 Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eucharist 

and a Mutually Recognized Ministry. Three Agreed Statements, Geneva 1975, p. 1-61.
14 Cf. H. J. Ryan, The Meaning of Ordained Priesthood in Ecumenical Dialogues, op. cit., 

p. 97.
15 Cf. Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eucharist 

and a Mutually Recognized Ministry..., op. cit., n° 13.



110 OSOBA I WSPÓLNOTA

que par la présidence de la vie liturgique et sacramentelle de la communauté 
eucharistique16. La communauté chrétienne et le « ministère particulier » 
sont donc mutuellement liés. Le ministre ne peut exister ni accomplir sa 
mission dans l’isolement, car il a besoin du soutien et de l’encouragement de 
ses frères dans la foi. D’un autre côté, la communauté a besoin du ministère 
ordonné pour coordonner et unifi er les divers charismes, ainsi que pour for-
tifi er et rendre possible le sacerdoce de tout le Peuple de Dieu. Il faut donc 
souligner que cette relation et cette cohérence mutuelle montrent que l’Église 
n’est pas la maîtresse de la Parole et du Sacrement, ni la source de sa foi, de son 
espérance et de son unité, car la vie chrétienne – tout comme le ministère 
ordonné – est reçue du Christ vivant dans l’Église17.

L’intégration au « ministère particulier » s’accomplit par l’ordination. Le 
rapport affi rme que le choix divin d’instituer l’état clérical exige de l’Église un 
discernement : quelle forme d’ordination avait déjà été découverte au temps 
des apôtres (cf. 2 Tm 1, 6s) et quelle forme ultérieure est devenue l’ordination 

16 Le mot grec episkopos, traduit par « évêque », signifi e à l’origine le soin porté à quelque 
chose ou à quelqu’un, et peut désigner, dans son champ conceptuel, la surveillance exercée 
par une personne sur l’accomplissement d’une tâche ou sur un groupe de personnes ; 
il peut également désigner la vigilance personnelle de Dieu sur un individu ou sur le 
déroulement d’un événement. D’un point de vue œcuménique, il convient de noter que, 
dans le Nouveau Testament, ce mot apparaît rarement et le plus souvent dans des textes 
tardifs (à l’exception de Ph 1, 1) : Ac 1, 20 ; 20, 28 ; 1 P 2, 25 ; 1 Tm 3, 1-2 ; Tt 1, 7. 
La première citation des Actes des Apôtres (1, 20) décrit la légitimation du choix d’un 
disciple pour remplacer Judas. La seconde (20, 28) fait partie du discours de Paul, qui 
encourage les anciens de l’Église à veiller sur « tout le troupeau au sein duquel l’Esprit 
Saint vous a établis évêques, afi n que vous preniez soin de l’Église de Dieu ». Les trois 
autres passages se rapportent aux exigences liées au rôle et à la fonction de l’episkopos 
dans l’Église. Le débat qui se poursuit autour de ce terme se concentre surtout sur l’évo-
lution du ministère d’« évêque ». Toutefois, des questions demeurent : le mot « évêque » 
désignait-il une charge d’autorité dans l’Église existant dès l’époque apostolique ? Ou bien 
s’agissait-il d’un terme général conférant, dans une certaine mesure, respect et autorité 
à tout croyant ? Il ne fait aucun doute que les différentes traditions chrétiennes apportent 
des réponses diverses à ces questions. Cf. J. A. Overman, Biskup, dans : Słownik wiedzy 
biblijnej (éd. B. M. Metzger, M. D. Coogan), Warszawa 1996, p. 68.

17 Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eucharist and 
a Mutually Recognized Ministry..., op. cit., n° 15. Les ministres ordonnés exercent un rôle 
unique et qui leur est propre, rôle pour l’accomplissement duquel ils doivent d’abord être 
greffés sur le sacerdoce du Christ, auquel ils participent directement grâce à l’ordination. 
Ce fait ne nie nullement l’existence du sacerdoce commun dans l’Église, mais il souligne 
l’existence d’un sacerdoce particulier, dont l’essence consiste non seulement à participer 
au sacerdoce du Christ, mais aussi à représenter et rendre présent Jésus lui-même – le 
Prêtre. Cf. L. Balter, Posoborowe spojrzenie na kapłaństwo katolickie, „Homo Dei” 143 
(1971) 1, p. 18.



111Mariusz Piecyk, Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique...

universellement reconnue18. Il convient donc de relever que la signifi cation 
de l’ordination est décrite de manière assez succincte à l’endroit où le rapport 
précise les limites de la personne ordonnée dans l’exercice de l’episkopé. De 
plus, l’exercice de ce ministère possède une autorité divine, qui appartient 
en premier lieu à Jésus, car c’est lui qui l’a reçue du Père (cf. Mt 28, 18). Et 
puisque l’ordination, dans son essence, est un choix accompagné de la prière 
pour les dons de l’Esprit Saint en vue de l’édifi cation permanente du Corps, 
l’autorité du ministère ordonné ne peut être comprise comme une propriété 
personnelle de l’ordonné, mais appartient à l’ensemble de la communauté, au 
sein de laquelle et pour laquelle la personne a été désignée au ministère. Ainsi, 
l’autorité, exercée en quelque sorte au nom de Dieu, doit inclure, dans sa mise 
en œuvre, la participation de toute la communauté. Le ministre ordonné ma-
nifeste et accomplit ce service en vertu de l’autorité du Christ, de la même 
manière que Jésus lui-même a révélé au monde, dans la communauté et par 
elle, l’autorité de Dieu19.

Considérant le fait que le Nouveau Testament n’emploie pas les termes 
« prêtre » (hiereus) ou « sacerdoce » (hierateuma) en référence au ministre 
ordonné ou au ministère ecclésial, il faut toutefois noter que ces termes ap-
paraissent fréquemment dans la Tradition. Selon le document, bien que les 
Églises issues de la Réforme évitent le mot « sacerdoce » pour désigner le mi-
nistère ordonné, les Églises de tradition catholique, elles, utilisent ce concept 
sous diverses formes : ministère sacerdotal, sacerdoce du ministère ecclésial, 
ou encore service dans le sacerdoce20. La recherche d’un consensus quant à la 
18 Cf. Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eucharist 

and a Mutually Recognized Ministry..., op. cit., n° 16.
19 Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eucharist 

and a Mutually Recognized Ministry..., op. cit., n° 18. Le pouvoir sacerdotal ne peut agir 
par lui-même, mais doit chaque fois recevoir du Christ la force qui le conduit à atteindre 
son effet propre. Il faut souligner qu’en comparaison avec l’autorité sacerdotale de Jésus, 
l’autorité conférée par l’ordination est strictement subordonnée. Ainsi, lorsque le mi-
nistre ordonné, au moment de l’offrande et de la célébration des sacrements, n’est qu’un 
instrument en relation avec le Christ, le fruit de son action consiste à transmettre les 
richesses de Jésus au monde. Cf. Ch. Journet, Kościół Chrystusowy, Poznań 1960, p. 125. 
Dans ce sens, les personnes marquées du sceau sacerdotal possèdent un sacerdoce distinct 
de celui des autres baptisés. Ce sacerdoce doit être compris comme un signe visible, une 
présence perceptible, et même une condition actuelle permettant l’action effective du 
sacerdoce même du Christ dans l’Église. Cf. L. Balter, Posoborowe spojrzenie na kapłaństwo 
katolickie, art. cit., p. 18. 

20 La diffi culté fondamentale du dialogue interconfessionnel concernant le sacerdoce 
ordonné est l’absence d’une défi nition universellement admise du sacerdoce. Dans la 
théologie catholique, il en existe diverses formes : le sacerdoce naturel (découlant de 
la nature des êtres raisonnables), le sacerdoce des représentants cultuels des différentes 
religions non chrétiennes, le sacerdoce hiérarchique, le sacerdoce de la lignée d’Aaron 



112 OSOBA I WSPÓLNOTA

manière d’exercer ces ministères sacerdotaux les rend particulièrement utiles 
dans la discussion sur la défi nition même du sacerdoce21. Cette manière de 
s’exprimer se rapporte toujours à la fonction des prêtres dans l’accomplissement 
de la mission sacerdotale, mission qui constitue le fondement de leurs tâches ; 
mais cette mission ne va pas au-delà de ce cadre, car il s’agit en réalité de 
l’unique sacerdoce du Christ ainsi que du sacerdoce royal, universel et commun 
des baptisés (cf. 1 P 2, 9 ; Ap 1, 6 ; 3, 10 ; 20, 6). Le sacerdoce du Christ et 
le sacerdoce de la communauté des baptisés dérivent tous deux du sacrifi ce 
et de l’intercession. De même que le Christ s’offre pour tous les hommes, le 
chrétien offre toute son existence comme un sacrifi ce vivant (cf. Rm 12, 1). 
De même que le Christ intercède auprès du Père pour tous, le disciple de Jé-
sus prie également pour le salut de tous ses frères. Par analogie, on peut donc 
dire que le ministre ordonné, participant – comme tous les chrétiens – au 
sacerdoce du Christ et, en même temps, agissant au nom de tout le Peuple de 
Dieu, accomplit ainsi son service sacerdotal de consolidation, d’édifi cation et 
d’explicitation du sacerdoce royal et prophétique des fi dèles par le service de 
l’Évangile, la présidence de la vie sacramentelle et liturgique de la communauté 
eucharistique et par l’intercession22.

et du Peuple élu de l’Ancienne Alliance, le sacerdoce de Marie, le sacerdoce universel 
du Peuple de Dieu dans l’Église, le sacerdoce des anges, etc. Il convient de noter que la 
défi nition donnée par Pie XI (« le prêtre est un homme choisi parmi les hommes et établi 
pour eux comme médiateur, afi n de les réconcilier avec Dieu par des sacrifi ces et des 
prières ») a un caractère plus sociologique que théologique. En effet, on a transposé au 
christianisme les attributs des représentants cultuels des religions païennes. C’est pour-
quoi apparaissent de grandes diffi cultés lorsqu’il s’agit de décrire le sacerdoce du Christ 
et celui des ministres, ainsi que le sacerdoce universel. Pour éviter de tels problèmes et 
imprécisions, il conviendrait d’écarter, voire d’exclure totalement, le sens sociologique 
du sacerdoce dans ces discussions. Cf. L. Balter, Posoborowe spojrzenie na kapłaństwo 
katolickie, art. cit., p. 10-11. Voir aussi : R. Laurentin, Marie, l’Église et le sacerdoce, t. II : 
Étude théologique, Paris 1953, p. 60.

21 Cf. Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eucharist 
and a Mutually Recognized Ministry..., op. cit., n° 20. 

22 Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eucha-
rist and a Mutually Recognized Ministry..., op. cit., n° 21. Les ministres de la Nouvelle 
Alliance – à l’exemple des apôtres – bien qu’ils ne soient pas appelés prêtres, exercent 
cependant leur service au profi t du sacerdoce de Jésus-Christ, que le Nouveau Testa-
ment appelle le Souverain Prêtre de tous les hommes. C’est pourquoi, après les apôtres, 
ces ministres sont désignés comme les intendants de Dieu (Tt 1, 7), les dispensateurs 
des mystères (1 Co 4, 2) et de la grâce (1 P 4, 10). Cette thèse demeure la perspective et 
le cadre dans lesquels s’élabore la théologie du sacerdoce chrétien, qui comprend en lui 
trois degrés hiérarchiques (l’épiscopat, le presbytérat et le diaconat). Il est indéniable que 
ce ministère est identique, dans ses fonctions, à celui décrit dans le Nouveau Testament. 
Il s’exerce par la puissance des mêmes charismes et trouve sa source dans le ministère 
même des apôtres. Cf. P. Grelot, Posługa, dans : Słownik teologii biblijnej, op. cit., p. 727.



113Mariusz Piecyk, Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique...

Ainsi, le ministre ordonné au service ecclésial possède un caractère totale-
ment nouveau et distinct de celui du sacerdoce sacrifi ciel de l’Ancien Testa-
ment. Et de même que le Christ offre sa vie pour le service missionnaire dans 
le monde et pour l’édifi cation de l’Église, de même le ministre ordonné est 
– comme se défi nit saint Paul – « prêtre de Jésus-Christ parmi les païens, exer-
çant le service sacré de l’Évangile de Dieu, afi n que l’offrande des païens soit 
agréée et sanctifi ée par l’Esprit Saint » (Rm 15, 16)23.

Dans la discussion engagée par le Groupe de travail mixte sur la koinonia 
dans l’Église locale et universelle, il a également été question du ministère 
ordonné, et plus particulièrement du service de l’évêque24. Le document 
d’étude L’Église : locale et universelle aborde la question de la relation entre 
l’Église locale et l’Église universelle, en affi rmant dès le début que la commu-
nauté locale – étant véritablement l’Église – professe la foi apostolique (en 
mettant fortement l’accent sur la foi en la Trinité et la seigneurie de Jésus), 
proclame la Parole de Dieu contenue dans l’Écriture Sainte, baptise ses 
membres, célèbre l’Eucharistie et les autres sacrements, reconnaît et répond 
à la présence de l’Esprit Saint et de ses dons, annonce et attend le Royaume 
de Dieu, et reconnaît le ministère ordonné exerçant l’autorité au sein de la 
communauté. Il est évident que les éléments mentionnés ci-dessus doivent 
coexister pour constituer une Église locale dans le cadre de la communion de 
l’Église de Dieu, car la communauté locale ne représente pas un sujet existant 
de manière indépendante et autosuffi sante25.

En général, toutes les traditions du monde chrétien peuvent s’accorder sur 
la défi nition de l’Église locale comme communauté des baptisés dans laquelle la 
Parole de Dieu est proclamée, la foi apostolique confessée, les sacrements cé-
lébrés, le témoignage rendu à la mission rédemptrice du Christ dans le monde, 
et où le ministère épiscopal (episkopé) – exercé par les évêques ou par d’autres 
ministres – est accompli au service de tous les membres de la communauté. 

23 Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eucharist 
and a Mutually Recognized Ministry..., op. cit, n° 22.

24 Voir le document d’étude du Groupe de travail mixte « L’Église : locale et universelle », dans : 
Dokumente wachsender Übereinstimmung 1982-1990, vol. 2 (éd. H. Meyer, D. Papandreou, 
H. J. Urban, L. Vischer) (ci-après : DwÜ II), Paderborn-Frankfurt am Main 1992, n° 12-
18; 41-47, p. 738-740 ; 747-749.

25 Cf. DwÜ II, n° 13, p. 738. « L’Église du Christ est véritablement présente (vere adest) dans 
toutes les assemblées locales légitimes de fi dèles qui, dans la mesure où elles demeurent 
unies à leurs pasteurs, sont appelées dans le Nouveau Testament des Églises » (Lumen 
gentium, n° 26).



114 OSOBA I WSPÓLNOTA

Il faut toutefois immédiatement préciser que les différences entre les Églises 
concernent le rôle et la place de l’évêque en relation avec l’Église locale26.

Dans l’enseignement des Églises de tradition catholique, l’évêque est une 
personne clé pour la compréhension et la structure de l’Église locale. Les 
évêques, successeurs des apôtres, constituent la règle visible et le fondement 
de l’unité dans leurs propres communautés particulières. En tenant compte du 
premier rapport de la commission mixte catholique-orthodoxe, le document 
d’étude affi rme que l’évêque se trouve au cœur de l’Église locale en tant que 
ministère chargé de discerner les charismes et d’exercer le soin pastoral dans 
l’harmonie, pour le bien commun et dans la fi délité à la tradition apostolique. 
En citant, par ailleurs, la Commission internationale anglicano-catholique 

26 DwÜ I, n° 15, p. 739. On peut dire sans la moindre hésitation que l’un des ministères les 
plus essentiels dans l’Église est celui de l’évêque. C’est lui qui rend pleinement présent 
et qui constitue l’Église locale, tout en représentant l’autorité même du Christ. Pendant 
des siècles, la conscience de foi du peuple et le magistère épiscopal ont en quelque sorte 
constitué les deux piliers qui soutenaient la vérité de la Bonne Nouvelle. Au long des 
deux millénaires de christianisme, on a pu constater cette interpénétration entre le 
peuple croyant et ses maîtres dans la foi, ce que confi rment de nombreux conciles, et 
tout particulièrement le phénomène de l’arianisme dans l’Église primitive ainsi que la 
Réforme protestante de l’époque moderne. D’un point de vue historique, il faut recon-
naître que, du temps de Luther, le ministère épiscopal existait sous une forme qui, au 
lieu de manifester la présence de Jésus apportant réconciliation, pardon et justifi cation, 
présentait l’image d’un Dieu refl étant une autorité, des exigences et une justice humaines, 
en contradiction avec la justice, les exigences et l’autorité de Dieu. Le renouveau de 
l’épiscopat survint après le Concile de Trente, lorsque l’on mit l’accent sur le service 
et la réforme des communautés locales ; cependant, à l’exemple de la vie du Christ et 
guidés par le radicalisme évangélique, les évêques redécouvrirent en eux-mêmes l’appel 
à vivre comme des pasteurs donnant leur vie pour leurs brebis, sans faire de leur ministère 
apostolique un piédestal de gloire personnelle, mais en accomplissant le testament du 
Christ, qui s’était livré au service et voyait la plus grande gloire dans le don de sa vie pour 
les autres. Le premier Concile du Vatican apporta un accent tout à fait nouveau dans la 
compréhension et la réalisation du ministère épiscopal dans l’Église, en se concentrant 
sur le primat de l’évêque de Rome. Cela eut des conséquences assez regrettables pour la 
réfl exion ecclésiale et ecclésiologique du siècle suivant, introduisant la prédominance du 
primat du pape sur le collège des évêques. Le concile suivant rétablit l’équilibre rompu, 
ce qui contribua à percevoir l’Église comme le refl et d’une monarchie spirituelle et des 
pouvoirs absolus de ce monde. Dans la théologie postconciliaire, l’idée que tous les 
évêques sont successeurs du Christ a particulièrement résonné, tandis que sur l’évêque 
de Rome repose la responsabilité évangélique de veiller à l’unité du collège épiscopal et 
de l’Église tout entière. En regardant les siècles passés, il n’est pas surprenant qu’aucune 
théologie équilibrée et concrète du ministère épiscopal n’ait encore été élaborée, qui aurait 
pu répondre aux visions extrêmes des idéologies anciennes ou actuelles. Il n’existe donc 
pas de « modèle épiscopal » de l’Église contemporaine, ce qui rend d’autant plus diffi cile 
le rapprochement œcuménique autour de cette question. Cf. O. Gonzales de Cardedal, 
Kim jest biskup? Właściwy kształt i zniekształcenie posługi biskupiej, dans : Kapłaństwo, 
(collection Communio), Poznań-Warszawa 1988, p. 117-120.



115Mariusz Piecyk, Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique...

romaine (dite ARCIC I), le rapport défi nit l’Église locale comme l’unité des 
communautés locales placées sous l’autorité de l’évêque. À la lumière de ce 
qui précède, il faut dire que l’Église se réalise plus pleinement lorsque le peuple 
de Dieu est réuni avec son pasteur au cours de la célébration eucharistique27.

Pour les Églises issues de la Réforme ainsi que pour les traditions libres 
ecclésiales, qui ont développé une grande diversité de structures institution-
nelles, l’expression « Église locale » n’est pas d’un usage aussi courant et, par 
conséquent, elle n’est pas défi nie en référence au ministère de l’évêque28.

Dans la perspective du document étudié du Conseil œcuménique des 
Églises et de l’Église catholique romaine, la communio de l’Église se rapporte 
à une réalité dynamique, spirituelle et objective, inscrite dans les structures 
ecclésiales. Le don de l’unité ne constitue pas une réalité amorphe, mais une 
koinonia organique, qui exige en même temps une expression canonique, 
afi n que les Églises locales, vivant dans une communion réciproque, puissent 
exister dans l’harmonie et la fi délité à la foi « qui a été transmise une fois pour 
toutes aux saints » (Jude 3)29.

Pour exprimer ce type de communion dans l’Église catholique romaine, 
l’unité avec l’évêque de Rome est nécessaire ; on met ainsi l’accent sur la 
« communion hiérarchique » (cf. Lumen gentium, n° 21-22 ; Dei Verbum, n° 5). 
On ne peut devenir membre du collège des évêques que par l’ordination sa-
cramentelle et par l’unité hiérarchique avec la tête et les autres membres du 
collège. Lors de l’ordination, l’évêque reçoit le ministère de sanctifi cation, 
d’enseignement et de gouvernement30, qui ne peut être exercé qu’en unité 
hiérarchique avec la tête et les membres du collège épiscopal. Il faut ajouter 
que, bien que les évêques possèdent ces triples responsabilités du fait de leur 
27 DwÜ II, n° 16, p. 739.
28 Ibid., n° 17, p. 739.
29 Ibid., n° 42, p. 747.
30 Chaque évêque ordonné exerce son ministère de deux manières : en tant que membre 

du collège épiscopal et en tant que responsable de l’Église locale. Cela implique une 
double responsabilité : pour le bien de l’Église universelle et pour le développement de 
l’Église locale qui lui est confi ée. L’activité de l’évêque est donc un service pastoral, qu’il 
convient d’envisager dans la structure classique du ministère prophétique, sacerdotal et 
pastoral. Et bien qu’elle contienne des éléments de « gouvernement », elle constitue avant 
tout un service rendu à la communauté, que le Nouveau Testament désigne par le terme 
de diakonia (cf. Ac 1, 17.25 ; 21, 19 ; Rm 11, 13 ; 1 Tm 1, 12). Il faut souligner que c’est 
par la puissance de la consécration sacramentelle que l’évêque devient un authentique 
enseignant de la foi, un pasteur et un successeur des apôtres. Par la réalisation de sa 
triple mission, Jésus devient présent et agit dans l’Église locale, et l’évêque est en quelque 
sorte son délégué et son représentant (cf. Lumen gentium, n. 21). Cf. R. Kamiński, Posługa 
biskupa w diecezji, dans : Duch, który jednoczy. Zarys pneumatologii (éd. M. Marczewski), 
Lublin 1998, p. 349-350.



116 OSOBA I WSPÓLNOTA

ordination, ils ne peuvent cependant les exercer en un lieu déterminé sans 
la désignation explicite, par l’évêque de Rome, de la « mission canonique ». 
Cela montre que le collège des évêques ne peut agir indépendamment du 
Pape, puisque le caractère collégial de ce corps ne posséderait pas de valeur 
juridique sans sa tête31.

Dans la vie et la pratique des Églises orthodoxes apparaissent certaines 
différences, mais, sur la base d’une tradition canonique commune, elles pro-
fessent que l’ordination épiscopale impose à l’ordonné l’obligation de sanc-
tifi er, d’enseigner et de gouverner. En outre, la tradition de l’Orient chrétien 
connaît des pratiques analogues à celles de l’Église catholique concernant la 
désignation et la nomination des évêques. On constate également un accord 
quant à l’unité hiérarchique avec la tête du synode32.

La Réforme et les Églises dites « libres » ont, au fi l des ans, développé leurs 
propres structures canoniques, exprimant et protégeant l’unité au sein de leur 
propre communauté. Conformément à leur héritage spécifi que, elles recourent 
à des structures presbytériennes et synodales et, dans de nombreux cas, éga-
lement à des ministères épiscopaux, y compris à la fonction de l’évêque33.

Historiquement parlant, ont subsisté jusqu’à nos jours certaines fi gures et 
attitudes d’évêques qui sont les vestiges d’un style de pouvoir et de ministère 
hérité des anciennes cours impériales. Il existe aussi des Églises et des com-
munautés où l’on a exagérément accentué la dimension de fraternité et de 
solidarité dans la relation avec les fi dèles, si bien que les ministres ordonnés 
n’ont pas eu le courage d’annoncer la parole normative de Jésus avec l’au-
torité, la force et l’audace qui leur sont propres, et qui leur auraient permis 
de toucher les cœurs à l’exemple de saint Paul, capable de s’opposer à ceux 
qui niaient la valeur salvifi que ou l’eschatologie défi nitive de l’Évangile de la 
croix du Christ. Néanmoins, le modèle du ministère qui rappelle l’attitude 
intérieure des serviteurs du Crucifi é et du Ressuscité s’est maintenu. Quoi qu’il 
en soit, les Églises du troisième millénaire se trouvent devant une grande et 
importante tâche: rétablir certaines formulations théoriques de la foi apos-
tolique et de ses institutions qui, tenant compte de l’expérience historique 
des Églises des siècles passés, tout en se sentant profondément solidaires des 
besoins actuels et urgents des hommes, et surtout en puisant leur vitalité aux 
origines de l’Église, conduiraient à l’élaboration d’une synthèse générale où 
les commencements, la mémoire historique, la responsabilité présente et la 

31 DwÜ II, n° 43, p. 747.
32 Ibid., n° 44, p. 747-748.
33 Ibid., n° 45, p. 748.



117Mariusz Piecyk, Le ministère ordonné dans les documents du Conseil œcuménique...

fi délité au Christ trouveraient leur juste place et leur raison d’être dans le 
ministère ordonné34.

En résumé des réfl exions ci-dessus, il faut dire que, dans l’histoire de l’Église, 
diverses formes de ministère ordonné ont vu le jour, par lesquelles l’Esprit Saint 
est intervenu dans le monde en opérant sa sacralisation. Il n’est cependant pas 
possible de nier que les divergences dans la compréhension de la légitimité 
et de la fonction du ministère ordonné se sont exprimées dans ses différents 
modèles, devenant bien souvent la cause de malentendus. Ces différences 
ont effi cacement accru les divisions existant entre les Églises, compliquant 
le chemin vers l’unité et constituant en même temps un contre-témoignage. 
Dans les documents du Conseil œcuménique des Églises, on relève que la 
tâche fondamentale du ministère, reconnue par toutes les traditions, est 
la réalisation de la mission de l’Église, qui peut être accomplie grâce à la force 
vivifi ante de l’Esprit Saint et dans l’attente eschatologique située entre le 
« déjà » et le « pas encore ». C’est pourquoi la question du ministère ordonné 
doit être théologiquement retravaillée sous l’angle christologique et dans la 
perspective d’une ecclésiologie renouvelée. Malheureusement, demeurent 
encore des points sensibles, tels que : la signifi cation de la succession apos-
tolique dans le ministère épiscopal, la compréhension de l’episkopé, l’exercice 
de l’autorité charismatique, la continuité dans la foi apostolique, ainsi que 
la relation interne entre la validité de l’Eucharistie et des ministères et la 
dimension ecclésiale des communautés chrétiennes. C’est pourquoi les do-
cuments de dialogue du Conseil œcuménique des Églises recommandent un 
travail constant visant à surmonter les diffi cultés et les problèmes encore non 
résolus, tout en proposant de poursuivre les échanges interconfessionnels tant 
au niveau international que local. 

Mots clés : ministère ordonné, apostolicité, succession apostolique, Église 
universelle, Église locale, sacerdoce, ordination, mission de l’Église, renouveau 
ecclésiologique, dialogue interconfessionnel, unité des Églises.

Bibliographie
1. Balter L., Posoborowe spojrzenie na kapłaństwo katolickie, „Homo Dei” 143 (1971) 

1, p. 9-20. 
2. Czwarte Zgromadzenie Ogólne ŚRK. Uppsala, Szwecja, 4-20 lipca 1968, „Studia 

i Dokumenty Ekumeniczne” 4(1988)24, p. 92-98. 

34 Cf. O. Gonzales de Cardedal, Kim jest biskup? Właściwy kształt i zniekształcenie posługi 
biskupiej, art. cit., p. 121.



118 OSOBA I WSPÓLNOTA

3. Document d’étude sur la catholicité et l’apostolicité, éd. H. Meyer, H. J. Urban, 
L. Vischer, Dokumente wachsender Übereinstimmung 1931-1982, vol. I, Paderborn-
-Frankfurt am Main 1983, n° 6, p. 614-662. 

4. Faith and Order Commission of the Council of Churches, One Baptism, One Eu-
charist and a Mutually Recognized Ministry. Three Agreed Statements, Geneva 1975.

5. Gonzales de Cardedal O., Kim jest biskup? Właściwy kształt i zniekształcenie posługi 
biskupiej, dans : Kapłaństwo, (collection Communio), Poznań-Warszawa 1988, 
p. 115-138.

6. Hanc W., Katolickość i apostolskość Kościoła w świetle dialogowego dokumentu studyj-
nego Ekumenicznej Rady Kościołów i Kościoła Rzymskokatolickiego, dans : Instaurare 
omnia in Christo. O zbawieniu, teologii dialogu i nadziei. W 70. rocznicę urodzin 
Wacława Hryniewicza (éd. P. Kantyka), Lublin 2006, p. 187-202. 

7. Journet Ch., Kościół Chrystusowy, Poznań 1960.
8. Kamiński R., Posługa biskupa w diecezji, dans : Duch, który jednoczy. Zarys pneu-

matologii (éd. M. Marczewski), Lublin 1998, p. 349-364.
9. Laurentin R., Marie, l’Église et le sacerdoce, t. II : Étude théologique, Paris 1953.

10. « L’Église : locale et universelle », dans : Dokumente wachsender Übereinstimmung 
1982-1990, vol. 2 (éd. H. Meyer, D. Papandreou, H. J. Urban, L. Vischer), Pa-
derborn-Frankfurt am Main 1992, p. 732-750. 

11. Łydka W., Refl eksje na temat “Dokumentu z Limy”, dans : Chrzest, Eucharystia, po-
sługiwanie duchowne. Dokument z Limy 1982. Tekst i komentarz (éd. W. Hryniewicz, 
S. Koza), Lublin 1989, p. 67-77. 

12. Overman J.A., Biskup, dans : Słownik wiedzy biblijnej (éd. B. M. Metzger, M.D. Co-
ogan), Warszawa 1996, p. 68-69. 

13. Ratzinger J., Bóg i świat. Wiara i życie w dzisiejszych czasach. Rozmowa z Peterem 
Seewaldem, Kraków 2005.

14. Ryan H.J., The Meaning of Ordained Priesthood in Ecumenical Dialogues, dans : To 
be a priest (éd. R. E. Terwillinger, U. T. Holmes), New York 1975, p. 91-99.

15. Talow T., The World Conference on Faith and Order, dans : A History of the Ecume-
nical Movement 1517-1948 (éd. R. Rouse, S. C. Neill), Philadelphia 1968.



Adam Wiński
Instytut Teologii Białystok
DOI: 10.15290/std.2025.11.07

ŹRÓDŁA MYŚLI EKLEZJOLOGICZNEJ 
PAPIEŻA FRANCISZKA

SOURCES OF POPE FRANCIS’S ECCLESIOLOGICAL THOUGHT

The article presents the sources of Pope Francis’s ecclesiological thought. 
The basic concepts used by Francis were placed in their proper context in 
order to understand the innovations from the pastoral perspective. The papal 
thought on the continual need for pastoral conversion, the preferential option 
for the poor, the theology of the people, and the change in the pastoral para-
digm has been placed in the context of its emergence in the life and pastoral 
activity of Francis. The author points to the need for in-depth studies on the 
thought of Pope Francis.

Key words: ecclesiology, Francis, pastoral conversion, theology of the people, 
inculturation, New Evangelization, poverty.

Świat, w którym żyjemy to nie tylko zmiana epoki, ale epoka zmian, to nie 
tylko proces zachodzących zmian, ale pokorne uznanie, że to współczesny 
człowiek jest zmianą. Współczesność rozumiana jako wiek przemocy neuronów 
(Byung-chul Han) nie jest już uporządkowanym światem dzielonym pomię-
dzy domem i pracą, lecz społeczeństwem biurowców, klubów fi tness, centrów 
handlowych, smartfona, IT. Ze społeczeństwa więzi płynnie przeszliśmy do 
społeczeństwa osiągnięć (a przez co i zmęczenia). Nowy człowiek w społeczeń-
stwie płynnym staje się wezwaniem dla nauki, kultury, polityki, społeczeństwa 
i chrześcijaństwa. 

 0000-0001-6870-8097



120 OSOBA I WSPÓLNOTA

Wyzwanie to przez 11 lat podejmował, jako bystry obserwator świata, pa-
pież Franciszek, który odważnie i często prowokacyjnie zapraszał Kościół do 
rozeznania i rozpoznania znaków czasów, aby spotkać się z drugim człowie-
kiem (kultura spotkania) i dać świadectwo nadziei, która jest w nas (opcja 
preferencyjna na rzecz ubogich) oraz radości osobistego spotkania z osobą 
Jezusa Chrystusa (ewangelizacja, permanentny stan misji). „Nie żyjemy już 
w chrześcijańskim świecie. Dzisiaj nie jesteśmy jedynymi, którzy tworzą kulturę, 
nie pierwszymi ani bardziej słuchanymi” – powiedział Franciszek 27 listopada 
2014 r. podczas Międzynarodowego Kongresu Pastoralnego Wielkich Miast1. 
Owa zamiana paradygmatu nie jest widziana przez Franciszka jako zagrożenie, 
ale zaproszenie do kreatywnej ewangelizacji i tworzenia relacji interpersonal-
nych. W świecie, gdzie, to, co nowe określa się (w przeciwieństwie do starego) 
dodając przyrostek „post”-chrześcijaństwo, nie jako model społeczeństwa, 
którego już nie ma, ale jako osobiste spotkanie z Chrystusem wydaje się być 
raczej „przed” chrześcijaństwem. Optymistyczne spojrzenie Papieża na złożoną 
rzeczywistość nadal jest zaproszeniem dla wszystkich wierzących do zaanga-
żowania w budowanie i przekazywanie chrześcijaństwa jako osoby Chrystusa. 
Swoisty sposób myślenia Franciszka ma swoje źródła w formacji, zarówno 
naukowej jak i pastoralnej wynikającej z bliskości z Ludem Bożym. 

Papież Franciszek od początku pontyfi katu dokonywał ewangelicznej rewolu-
cji wywracając ustalony porządek w celu przywrócenia pierwszeństwa i radości 
Ewangelii. Nie bez znaczenia jest fakt, że trzy pierwsze adhortacje w tytule za-
wierają słowo radość: Evangelii gaudium (2013), Amoris laetitia (2016), Gaudete 
et exsultate (2018). Przywrócenie zmęczonemu i często smutnemu z powodu 
wewnętrznej pustki chrześcijaninowi radości płynącej z wiary jawi się jako 
priorytet w nauczaniu i posłudze pierwszego latynoamerykańskiego papieża. 
W nauczaniu papieskim często pojawia się sformułowanie „marzenie”, ażeby 
cały Kościół stał się autentycznie misyjny (EG 27).

Teologia Franciszka ma specyfi czny charakter, gdyż jest swoistą próbą łą-
czenia przeciwności i trzeba ją odczytywać w kluczu hermeneutyki ciągłości 
i zgodnie z zasadą komplementarności. Ciekawym kluczem do odczytania myśli 
Bergoglio jest próba pojednania, łączenia, nawet na zasadzie syntezy przeciw-
stawieństw (J.M. Bergoglio doktorat napisał o biegunowych przeciwieństwach 
Romano Guardiniego)2. 

1 Cytat za: Ai partecipanti al Congresso Internazionale della Pastorale delle Grandi Città 
(27 novembre 2014) (dnia 30.09.2025).

2 Tytuł pracy brzmi: Opozycja biegunowa jako struktura codziennego myślenia i chrześcijańskiego 
orędzia. Ten swoisty model myślowy można zastosować w fi lozofi i, naukach społecznych 
i teologii. Polega on na konfrontacji przeciwieństw, które będąc w napięciu do siebie 
mogą się wzajemnie wyjaśniać i uzupełniać. 



121Adam Wiński, Źródła myśli eklezjologicznej papieża Franciszka

Swoista jedność myśli z doświadczeniem (być może także jako owoc for-
macji jezuickiej), powoduje metodologiczne trudności w całościowym ujęciu 
myśli Papieża pochodzącego z Ameryki Łacińskiej. Teologiczną myśl papieża 
Franciszka należy odczytywać w łączności z całą Jego działalnością – jego spo-
tkaniami, wizytami, rozmowami, gestami. Należy podkreślić, że Franciszek nie 
jest papieżem teologicznych dywagacji, ideologicznych założeń, politycznych 
myśli, ale troskliwym pasterzem widzącym konkretnego człowieka w jego kon-
kretnej sytuacji, zgodnie z zasadą ver- juzgar-actuar (widzieć-oceniać-działać). 
Wiara Papieża zdaje się być utkana codziennością i pisana codziennymi gestami 
miłości zanurzonymi w sercu Jezusa.

Papieską wizję Kościoła należy odczytywać w szerszym kontekście teolo-
gicznym, a szczególnie w podstawowych pojęciach bliskich teologii Ameryki 
Łacińskiej takich jak opcja preferencyjna na rzecz ubogich, nawrócenie pa-
storalne oraz teologia ludu i peryferii. 

Opcja preferencyjna na rzecz ubogich
Samo pojęcie opcji na rzecz ubogich ma swoje korzenie w Ameryce Ła-

cińskiej. Po raz pierwszy w nauczaniu Kościoła występuje w dokumencie 
końcowym CELAM (Konferencja Episkopatów Ameryki Łacińskiej i Kara-
ibów) z Medellín (1968) w rozdziale 14 poświęconym ubóstwu Kościoła, gdzie 
dokonano rozróżnienia na trzy rodzaje ubóstwa: 

1.  Ubóstwo jako brak dóbr tego świata (nazywane także ubóstwem ekono-
micznym lub biedą) – owoc niesprawiedliwości społecznej i grzechu ludzi. 

2.  Ubóstwo duchowe, które jest otwartością na Boga, dyspozycyjnością 
człowieka, który uznaje swoją zależność od Boga.

3.  Ubóstwo jako wezwanie do odpowiedzialności, jaką człowiek powinien 
przyjąć w wolności wobec świata3.

Podstawowe założenia opcji na rzecz ubogich zostały zdefi niowane kilka lat 
później w tym samym gronie CELAM w Puebli w Meksyku (1979): 

Preferencyjna opcja na rzecz ubogich ma na celu przepowiadanie Chrystusa Zba-
wiciela, który im ukaże godność, pomoże w ich wysiłkach wyzwolenia ze wszystkich 

3 Medellín 14, 4. Więcej o opcji na rzecz ubogich w: A. Parra, Medellín: la Iglesia de los 
pobres de ayer y de mañana, [w:] J.J. Legorreta (red.), Comentario Bíblico-Teológico Lati-
noamericano sobre Medellín, México 2018, s. 193-214; L.A. Gallo, Reforma de la Iglesia 
desde la Iglesia de los pobres, [w:] J.J. Legorreta (red.), Comentario Bíblico-Teológico Latino-
americano sobre Medellín, México 2018, s. 215-240; C. Boff, La opción preferencial por los 
pobres, [w:] Vida, clamor y esperanza. Aportes desde América Latina, Buenos Aires 1992, 
s. 363-366; J. de San Ana, Los pobres y el nuevo sistema económico mundial, [w:] Vida, 
clamor y esperanza. Aportes desde América Latina, Buenos Aires 1992, s. 49-62.



122 OSOBA I WSPÓLNOTA

niedostatków i doprowadzi do komunii z Ojcem i braćmi poprzez życie ubóstwem 
ewangelicznym4.

Franciszek wielokrotnie wyrażał pragnienie Kościoła ubogiego dla ubogich, 
czego szczegółową wykładnię zawarł w adhortacji Evangelii gaudium (53-60, 
186-258). W adhortacji apostolskiej Papież wskazuje na źródło opcji preferen-
cyjnej na rzecz ubogich: „Z naszej wiary w Chrystusa, który stał się ubogim, 
będąc zawsze blisko ubogich i wykluczonych, wypływa troska o integralny 
rozwój osób najbardziej opuszczonych przez społeczeństwo”5. Chrystoformizacja 
ucznia Jezusa wymaga także przyjęcia ewangelicznego ubóstwa jako stylu życia 
w wymiarze indywidualnym i wspólnotowym: 

Każdy chrześcijanin i każda wspólnota jest wezwana, aby być narzędziem działa-
nia Boga w służbie wyzwolenia i promocji ubogich, aby mogli oni w sposób pełny 
zintegrować się w społeczeństwie. Wymaga to życzliwej troski, aby usłyszeć krzyk 
ubogich i odpowiedzieć na niego w sposób ewangeliczny6. 

Uwrażliwiając na potrzeby ubogich Franciszek wprowadził w Kościele po-
wszechnym Światowy Dzień Ubogich, wyznaczając XXXIII Niedzielę Zwykłą 
jako dzień szczególnej pamięci i troski o potrzebujących. W pierwszym orędziu 
w roku 2017 Papież przywołując postać św. Franciszka z Asyżu wskazał na opcję 
na rzecz ubogich oraz przypomniał ewangeliczne racje troski o biednych:

Zapraszam cały Kościół, mężczyzn i kobiety dobrej woli, do spojrzenia w tym 
szczególnym dniu na tych wszystkich, którzy wyciągają ręce wołając o pomoc 
i przyzywając naszej solidarności. To są nasi bracia i nasze siostry, stworzeni i ko-
chani przez tego samego Ojca Niebieskiego. Dzień ten powinien zwrócić uwagę 
wierzących, aby przeciwstawili się kulturze odrzucenia i marnotrawstwa, a uczynili 
kulturę spotkania swoim stylem życia. Jednocześnie chciałbym również poprosić 
wszystkich, niezależnie od przynależności religijnej, o otwarcie się na wspólnotę 
z biednymi i na każdą formę solidarności z nimi jako konkretny znak braterstwa. 
Bóg stworzył niebo i ziemię dla wszystkich, niestety ludzie wznieśli granice, mury 
i ogrodzenia, zdradzając pierwotny zamysł i dar przeznaczony dla ludzkości, z której 
nikt nie miał być wykluczony7.

Warto podkreślić, że ideał Kościoła ubogiego i dla ubogich został wskazany 
podczas Soboru Watykańskiego II, podczas którego niektórzy Ojcowie Soboro-
wi złożyli uroczyste śluby ubóstwa ewangelicznego znane jako pakty z katakumb 
4 Puebla nr 1153, [w:]  Conferencias Generales del Episcopado Latinoamericano, Rio de 

Janeiro, Medellín, Puebla Santo Domingo, Bogotá 1995.
5 Franciszek, Adhortacja apostolska o głoszeniu Ewangelii we współczesnym świecie Evangelii 

gaudium, Kraków 2013, nr 186.
6 Francisco, A Igreja da Misericórdia. Minha Visão para a Igreja, Milano 2014, s. 25.
7 Franciszek., Nie miłujmy słowem, ale czynem. Orędzie na I Światowy Dzień Ubogich, 

„L’Osservatore Romano” (2017), nr 8 (394), s. 6.



123Adam Wiński, Źródła myśli eklezjologicznej papieża Franciszka

w dniu 16 listopada 1965 r.8 Zachęty do szczególnej troski o potrzebujących 
były głoszone przez papieży posoborowych, szczególnie Jana Pawła II oraz Be-
nedykta XVI, co jest kontynuowane przez Franciszka w duchu hermeneutyki 
ciągłości. Teologiczną myśl papieża Franciszka należy odczytywać w łączności 
z całą Jego działalnością – jego spotkaniami, wizytami, rozmowami, gestami. 
Należy podkreślić, że Franciszek nie jest papieżem teologicznych dywagacji, 
ideologicznych założeń, politycznych myśli, ale troskliwym pasterzem widzącym 
konkretnego człowieka w jego konkretnej sytuacji. Personalistyczne podejście 
papieża do rzeczywistości trzeba studiować łącząc nauczanie z gestami głowy 
Kościoła (teologia i praxis). 

Nawrócenie pastoralne
Pojęcie „nawrócenie pastoralne” zostało sprecyzowane we wspólnych pra-

cach episkopatów Ameryki Łacińskiej i Karaibów, w których uczestniczył także 
jako przedstawiciel Argentyny J.M. Bergoglio. Autorzy dokumentu CELAM 
z Aparecida w Brazylii (2007) tak defi niują podstawowe założenie nawrócenia 
duszpasterskiego: „Nawrócenie pastoralne naszych wspólnot wymaga przejścia 
z duszpasterstwa jedynie zachowawczego do duszpasterstwa zdecydowanie 
misyjnego”9. Owo nawrócenie to zmiana sposobu myślenia i działania, wyzwo-
lenie się z myślowych schematów: „podążać drogą duszpasterskiego i misyjnego 
nawrócenia, które nie może pozostawić rzeczy w takim stanie, w jakim są” 
(EG 25). Stanowi ono przeciwieństwo duszpasterstwa zmęczonego, zrezy-
gnowanego. Nowe dokumenty papieskie wskazują już nie tylko na osobiste 
nawrócenie, ale na nawrócenie pastoralne całych wspólnot, parafi i, struktur 
kościelnych, nawrócenie więzi. Trzeba pamiętać, że parafi a to nie tylko ludzie 
wierzący uczestniczący pobożnie w niedzielnej liturgii, ale także zagubieni, 
poszukujący, nieszukający już niczego, niewierzący. Adhortacja apostolska 
Evangelii gaudium wskazuje na potrzebę misyjnego nawrócenia (EG 30), tak, aby 
wszystkie struktury, urzędy, instytucje, osoby służyły naglącej potrzebie misji. 
Nawrócenie duszpasterskie wydaje się być pojęciem kluczowym do odczytania 
eklezjologii Franciszka wskazując na swoisty proces stawania się z ucznia – 
uczniem-misjonarzem (aktywny podmiot ewangelizacji). Proces nawrócenia 

8 Oliver Clement posługuje się określaniem sakramentu ubogich – aby obok Chrystusa 
w Eucharystii czcić Go także w osobach ubogich.

9 Aparecida nr 370, [w:] V Ogólna Konferencja Episkopatów Ameryki Łacińskiej i Karaibów. 
Aparecida. Dokument końcowy Jesteśmy uczniami i misjonarzami Jezusa Chrystusa, aby 
nasze narody miały w Nim życie, Gubin 2014. Warto podkreślić, że z inicjatywy Francisz-
ka powstał także dokument Kongregacji ds. Duchowieństwa – Instrukcja Nawrócenie 
duszpasterskie wspólnoty parafi alnej w służbie misji i ewangelizacji Kościoła.



124 OSOBA I WSPÓLNOTA

pastoralnego związany jest z odkrywaniem podwójnej tożsamości: ucznia 
i misjonarza. Tożsamość ta jest konsekwencją przyjęcia sakramentu Chrztu 
Świętego – świadomości bycia częścią Ludu Bożego czyniąc go aktywnym 
podmiotem ewangelizacji. Nawrócenie pastoralne jest powiązane z soborową 
myślą Ecclesia semper reformanda stając się każdego dnia bliższym Ewangelii 
Jezusa Chrystusa i Jego stylowi życia. Skutkiem nawrócenia duszpasterskiego 
powinno być duszpasterstwo realizowane w kluczu misyjnym z zachowaniem 
szczególnej otwartości na nowość – unikając starych schematów w stylu: 
zawsze tak było – nigdy tak nie było (por EG33). Owa otwartość na nowe 
poszukiwania duszpasterskie zakłada szczególną współpracę ze świeckimi 
jako równoprawnymi partnerami w działaniach pastoralnych. Fundamentem 
nawrócenia pastoralnego Kościoła i wszystkich jego struktur jest zawsze na-
wrócenie osobiste, które jest owocem modlitwy10. Szukanie osobistej relacji 
z Chrystusem poprzez modlitwę, adorację, sakramenty i Słowo Boże – jest 
początkiem misyjnego zapału. 

Teologia ludu
Teologia ludu to pojęcie szczególnie bliskie papieżowi. Bliscy współpracow-

nicy Franciszka podkreślają, że kiedy słyszy on słowo lud to widać blask w Jego 
oczach i uśmiech na twarzy. Teologia ludu jest daleka od wszelkich ideologii 
(także marksistowskich czy wyzwoleńczych). Zakłada ona, że lud myśli swo-
imi własnymi kategoriami, żyje swoją własną wiarą, tworzy drogi wychodząc 
od swojej własnej kultury ludowej, procesów historycznych. W odniesieniu do 
ludu wskazuje się na potrzebę szacunku do jego tożsamości i stylu. Teologia 
ludu związana jest z takimi nazwiskami jak: Lucio Gera (nazywany przez Papieża 
ojcem Kościoła argentyńskiego), Juan Carlos Scannone, Rafael Tello, Carlos 
Galli. Pojęcie to przywołał Franciszek już w pierwszym wywiadzie udzielonym 
jezuicie Antonio Spadaro: 

Lud jest podmiotem, a Kościół jest Ludem Bożym pielgrzymującym poprzez histo-
rię, ze swoimi radościami i smutkami. Sentire cum Ecclesia jest dla mnie byciem 
pośród tego ludu. Wspólnota wiernych jest niezawodna w wierze i wyraża swoją 
nieomylność w wierze (infallibilitas in credendo) poprzez nadprzyrodzony zmysł wiary 
całego ludu pielgrzymującego11. 

Teologia ludu Franciszka mogła zrodzić się pod wpływem lektury dzieł Yves 
Congara (szczególnie jego książki Prawdziwa i fałszywa reforma Kościoła), który 

10 Franciszek wskazuje na potrzebę oddychania płucami modlitwy (EG 262), która jest nie 
tylko inspiracją do ewangelizacji, ale pierwszym powołaniem każdego chrześcijanina.

11 A. Spadaro, Intervista a Papa Francisco, „La Civiltà Cattolica”, nr 3918 (2013), s. 459.



125Adam Wiński, Źródła myśli eklezjologicznej papieża Franciszka

wskazywał na potrzebę ukierunkowania wszystkich działań duszpasterskich na 
zwykłych wiernych będąc gotowym do słuchania głosu wiernych (co zostanie 
później podkreślone jako postawa pasterza pachnącego owcami). Niektóre 
reperkusje teologii ludu wybrzmiewały silnie w nauczaniu Papieża: relacja 
pomiędzy Ludem Bożym a ubogimi, związek pomiędzy wiarą a kulturą ludu, 
wartość zmysłu wiary dla religijności ludowej, znaczenie powszechnej mądrości 
i mistycyzmu w pobożności ludowej12. Lud rozumiany we wskazanych katego-
riach ukazywany jest w perspektywie rozwoju – staje się bardziej włączający 
i integrujący oraz skupiony na relacjach interpersonalnych. W rozumieniu 
teologicznym Lud Boży na mocy Chrztu Świętego staje się żywą wspólnotą 
uczniów w drodze, który doświadczając łaski wnosi pozytywny wkład w budo-
wanie Kościoła w wymiarze doczesnym i eschatologicznym. 

Franciszek rozumie lud w kategorii mistycznej, gdzie ma on znaczenie nie 
tylko przedmiotowe, a Kościół nie jest tylko rozumiany w wymiarze instytu-
cjonalnym czy hierarchicznym. Papież przyjmuje i rozwija soborową koncepcję 
Ludu Bożego będącego w drodze – pielgrzymującego i ewangelizującego, który- 
zdaniem W. Kasper – przekracza wymiar instytucjonalny Kościoła13. Kategoria 
ludu wskazuje na potrzebę wyzwolenia się z klerykalizmu uświadamiając du-
chownym, że są częścią Ludu Bożego (na tych samych prawach i obowiązkach) 
i ukierunkowania na budowanie braterskich relacji ze sobą. 

Franciszek, szczególnie wyczulony na wiarę Ludu Bożego, podkreślał, że 
także duchowny (hierarcha) jest częścią Ludu Bożego14. Taka postawa, będąca 
istotnym elementem nawrócenia pastoralnego wyzwala z ekskluzywizmu oraz 
separacji od wiernych.

Myśl eklezjologiczną i zapał misyjny Franciszka należy rozumieć w powyż-
szych kategoriach: opcji preferencyjnej na rzecz ubogich, nawrócenia pastoral-
nego, teologii ludu i peryferii. Wskazane wyżej kryteria pozwalają wspólnotom 
kościelnym zachować świeżość i radość Ewangelii i ewangelizacji.

Cztery punkty kardynalne w teologii J.M. Bergoglio
Cztery wskazane fundamenty teologii i duszpasterstwa realizowanego przez 

papieża Franciszka mają swoje początki w myśli Romano Guardiniego. Stu-
dium myśli R. Guardiniego połączone z duszpasterską pasją J.M. Bergoglio 

12 Por. A.A. Mello, Maria-Iglesia. Madre del Pueblo misionero. Papa Francisco y la piedad 
popular mariana a partir del contexto teologico-pastoral Latinoamericano, Dayton 2017, 
s. 126.

13 Por. W. Kasper, Papież Franciszek. Rewolucja czułości i miłości, Warszawa 2015, s. 65.
14 Więcej w: V.M. Fernandez, Papież Franciszek: dokąd prowadzi Kościół? (rozmowa z P. Ro-

dari), Kęty 2014, s. 81-82.



126 OSOBA I WSPÓLNOTA

ukierunkowały działania pastoralne i misyjne Papieża w kierunku otwartych 
poszukiwań drogi do spotkania drugiego człowieka w miejscu, w którym się 
on aktualnie znajduje. Teologię papieża Franciszka można określić za pomocą 
czterech paradygmatów: „jedność jest ważniejsza niż konfl ikt, całość jest waż-
niejsza niż część, czas jest ważniejszy niż przestrzeń, rzeczywistość jest ważniejsza 
od idei” – które w konsekwencji mają prowadzić do jedności w działaniu15.

Założenie, że jedność jest ważniejsza niż konfl ikt wskazuje na bliską Fran-
ciszkowi idee życzliwego dialogu ze wszystkimi. Dialog nie polega, zdaniem 
Papieża, na przekonaniu drugiego do swoich racji lecz na próbie zrozumienia 
drugiego oraz docenienia jego osoby szukając tego, co łączy i jest wspólne. 
Dialog nie powinien prowadzić do konfl iktu, ale ku jego rozwiązaniu, dlatego 
u jego podstaw powinno znajdować się pragnienie jedności i braterstwa.

Wskazanie na prymat całości nad częścią w konsekwencji prowadzi do pogod-
nego znoszenia pozornych porażek, aby ostatecznie zwyciężyło dobro. Zasadę 
tę często przywołuje Papież w odniesieniu do osób konsekrowanych wskazując 
na potrzebę chrześcijańskiej cnoty pokory w trosce o większe dobro. Skoro 
całość jest ważniejsza niż część to mądrością chrześcijanina jest umiejętność 
wycofywania się z osobistych racji na rzecz relacji.

Idea „czas jest ważniejszy niż przestrzeń” polega na daniu pierwszeństwa 
procesom rozłożonym w czasie, bardziej niż wszelkim próbom zdobywania czy 
posiadania przestrzeni i miejsc. Zdaniem Papieża czas porządkuje przestrzeń, 
oświeca i transformuje dlatego dając pierwszeństwo czasowi oraz procesom 
tworzy się przestrzeń do spotkania i dialogu. 

Prymat rzeczywistości nad ideą wymaga uważnego czytania znaków czasów 
oraz rozeznawania (Ignacy z Loyola). Rozeznawanie pozwala na właściwe usytu-
owanie idei, aby nie była ona oderwana od rzeczywistości. Uważne postrzeganie 
rzeczywistości pozwala na zrównoważoną reakcję na pojawiające się problemy 
dostrzegając drugiego człowieka przed założeniami i ideologiami.

Założenia te wydają się być istotne w wizji Kościoła będącego w perma-
nentnym stanie misji, gdzie ujęcie personalistyczne może czasami domagać 
się pokornego wyjścia wbrew sobie i przyjętym zasadom, aby pomóc drugie-
mu zbliżyć się do osobistej relacji z osobą Jezusa Chrystusa. Tak rozumiana 
eklezjologia staje się z natury swojej misyjna biorąc swoje źródła z wewnętrz-
nych relacji trynitarnych, gdzie Ojciec jest Tym, który posyła Syna w Duchu 
Świętym. Trynitarny i relacyjny wymiar chrześcijaństwa ukierunkowuje także 
na duchowość przeżywaną jako spotkanie i osobista relacja z osobą Jezusa 

15 Wskazane tezy można znaleźć w adhortacji Evangelii gaudium: 222-237. Ich analizy w duchu 
R. Guardini podejmuje się Borghesi. Por. M. Borghesi, Jorge Maria Bergoglio. Biografi a 
intelektualna, Kraków 2018.



127Adam Wiński, Źródła myśli eklezjologicznej papieża Franciszka

Chrystusa. To osobiste spotkanie Chrystusa i z Chrystusem umacnia i uświęca 
wspólnotę uczniów w drodze czyniąc ją misyjną.

Zmiana paradygmatu w myśli papieża Franciszka
Misyjny imperatyw obecny był, chociaż w różnych formach i proporcjach, 

we wszystkich czasach Kościoła, od czasów apostolskich aż po aktualność. 
U schyłku drugiego tysiąclecia chrześcijaństwa Jan Paweł II przypomniał światu, 
że misja Kościoła dopiero się rozpoczyna i wymaga zaangażowania wszystkich 
sił chrześcijan: 

Misja Chrystusa Odkupiciela, powierzona Kościołowi, nie została jeszcze bynaj-
mniej wypełniona do końca. Gdy u schyłku drugiego tysiąclecia od Jego przyjścia 
obejmujemy spojrzeniem ludzkość, przekonujemy się, że misja Kościoła dopiero się 
rozpoczyna i że w jej służbie musimy zaangażować wszystkie nasze siły. To Duch 
Święty przynagla do głoszenia wielkich dzieł Bożych: „Nie jest dla mnie powodem 
do chluby to, że głoszę Ewangelię. Świadom jestem ciążącego na mnie obowiązku. 
Biada mi, gdybym nie głosił Ewangelii!” (2 Kor 9,16). W imieniu całego Kościoła 
muszę powtórzyć to wołanie Świętego Pawła16.

Pontyfi kat Franciszka rozumiany w kluczu hermeneutyki ciągłości jest 
rozwinięciem nauczania Jego poprzedników – Jana Pawła II, Benedykta XVI. 
Kluczowym pojęciem w myśli papieża Franciszka oraz w Jego marzeniu o Ko-
ściele wydaje się być rzeczownik – przejście. Wskazuje on na potrzebę zmiany, 
dojrzewania, przejścia wspólnie drogi.

Metafora drogi zakłada otwartość na nowość oraz potrzebę wysiłku oraz 
odwagi do wyruszenia w nieznane. W niektórych kręgach, także kościelnych 
powoduje to swoistą niepewność, lęk, a nawet bunt czy negowanie potrzeby 
przejścia, zmiany, nawrócenia. 

W roku 2023 ludność świata osiągnęła liczbę 8 miliardów, z czego około 
jedną czwartą stanowią chrześcijanie różnych wyznań. Ponad 6 miliardów 
ludzi nie poznało jeszcze Jezusa Chrystusa, nie wierzy w Niego, nie weszło 
z Nim w osobistą relację wiary. W obliczu powyższych danych staje się za-
sadnym naglący apel Franciszka, aby wszyscy wierni stawali się coraz bardziej 
odpowiedzialni za głoszenie Ewangelii. Częste przywoływanie tego obowiązku 
wypływającego z daru Chrztu Świętego ma za zadanie budzenie sumień oraz 
przypominanie o głoszeniu światu Ewangelii radości. Pierwszym impulsem 
nowo wybranego papieża Franciszka było odnowienie zapału misyjnego we 
wspólnocie Kościoła i wszystkich jego strukturach. Podstawową ideą pomoc-
ną w porządkowaniu dosyć specyfi cznej myśli teologicznej argentyńskiego 
Papieża może być marzenie o zmianie, swoiste przejście, dojrzewanie do bycia 
16 Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris Missio, Kraków 1991, nr 1.



128 OSOBA I WSPÓLNOTA

wspólnotą w permanentnym stanie misyjnym. Franciszek, jako realista widział 
potrzebę gruntownych zmian, przejścia, aby wspólnota nawrócona pastoralnie 
była misyjna ze swej natury (zgodnie z nauczaniem Soboru Watykańskiego II 
wskazującego, że Kościół jest misyjny ze swej natury). Owo przejście czy zmiana 
mentalności (metanoia) wielokrotnie było podkreślane przez Franciszka m.in. 
w następujących przestrzeniach:

–  przejście od kościoła statycznego do misyjnego,
–  przejście od czynienia dzieł misyjnych do bycia misją,
–  przejście od posiadania do dzielenia się (miłosierdzie),
–  przejście od wizji Kościoła jako twierdzy obronnej do domu o otwartych 

drzwiach,
–  przejście od dworskiego stylu życia do umiłowania peryferii,
–  przejście od ciągłego stawiania wymagań do radosnego głoszenia keryg-

matu,
–  przejście określenia świeccy od przedmiotu do podmiotu,
–  przejście od twarzy głoszącego pogrzebowej do twarzy radosnej świadka,
–  przejście duszpasterza od rybaka do pasterza, 
–  przejście od klerykalizmu do żywej wspólnoty, 
–  przejście wiernego od słuchacza do ucznia i od ucznia do ucznia misjonarza,
–  przejście od jednostki do wspólnoty,
–  przejście od kultury indywidualizmu do kultury spotkania, 
–  przejście od „sakramentalizmu” do ewangelizacji,
–  przejście od struktur do osoby.
Owo przejście jest działaniem łaski, ale zarazem zaangażowaniem każdego 

ochrzczonego w budowanie relacji w duchu Ewangelii.
Franciszek często przywołuje wskazując na swoistą dynamikę, upadki i wzloty, 

nieustanne nawracanie się, oscylację pomiędzy niezależnością i indywiduali-
zmem, a pokornym i ufnym pójściem za Chrystusem. Figurę Piotra przywołał 
Papież w fenomenalnej, moim zdaniem, homilii z okazji 60-lecia otwarcia 
Soboru Watykańskiego II. Franciszek wskazał na piękno nawrócenia pastoral-
nego Piotra – od rybaka do pasterza. Rybak łowi, zdobywa, zagarnia do siebie. 
Pasterz idzie z owcami, jest pomiędzy nimi, żyje z owcami:

Pomyślmy tylko o Piotrze: łowił ryby, a Jezus uczynił go rybakiem ludzi. Teraz przy-
dziela mu nowy zawód, zawód pasterza, którego nigdy nie wykonywał. I jest to 
przełom, bo o ile rybak bierze dla siebie, przyciąga do siebie, o tyle pasterz troszczy 
się o innych, pasterzuje innym. Co więcej, pasterz żyje ze stadem, karmi owce, 
przywiązuje się do nich. On nie stoi ponad, jak rybak, ale pośród. Pasterz staje 
przed ludem, aby wskazać drogę, pośród ludu jako jego członek, i za ludem, aby 
być blisko tych, którzy są opóźnieni. Pasterz nie stoi ponad, jak rybak, ale pośród. 
Oto drugie spojrzenie, którego uczy nas Sobór, spojrzenie pośród: być w świecie 



129Adam Wiński, Źródła myśli eklezjologicznej papieża Franciszka

z innymi i nie czując się nigdy ponad innymi, jako słudzy wznioślejszego Królestwa 
Bożego; wnosząc dobrą nowinę Ewangelii w życie i języki ludzi, dzieląc ich radości 
i nadzieje17. 

Eklezjologia papieża Franciszka, chociaż ma solidne podstawy fi lozofi czne 
i teologiczne, nie zrodziła się przy biurku, ale z prostego zachwytu nad wiarą 
przeżywaną przez Lud Boży. Franciszek przyjmował jako swoje motto zasadę: 
jeśli chcesz wiedzieć kim jest Chrystus zapytaj o to teologów, ale jeśli chcesz 
wiedzieć jak Go kochać patrz na Lud Boży! Myśl eklezjologiczna Franciszka 
wydaje się być trudna do naukowej refl eksji z racji na jej praktyczny charakter, 
jednak wydaje się być potrzebna do lepszego zrozumienia dzisiejszego Kościoła.

Pontyfi kat papieża Franciszka pozostawił Kościołowi otwarte drzwi, ażeby 
w zmieniającym się świecie nieustannie budować mosty i być wobec świata 
prowokacją (otwartym pytaniem) o swoistą głębię, spojrzenie przekraczające 
ten świat i otwarte na Nieskończoność. Kościół będący w drodze do oraz za 
pozostaje z otwartym pytaniem: do czego zaprasza nas dzisiaj Duch Święty? 

Chrześcijaństwo przeżywane jako osobiste spotkanie z osobą Jezusa Chry-
stusa, otwarte na każdego człowieka, poszukujące zagubionych i ubogich, 
obecne na egzystencjalnych peryferiach będzie zawsze aktualne i niezbędne 
we współczesnym świecie.

Słowa kluczowe: eklezjologia, Franciszek, nawrócenie pastoralne, teologia 
ludu, inkulturacja, Nowa Ewangelizacja, ubóstwo.

Bibliografi a:
1. Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris Missio, Kraków 1991, nr 1.
2. Franciszek, Adhortacja apostolska o głoszeniu Ewangelii we współczesnym świecie 

Evangelii gaudium, Kraków 2013 (w tekście EG).
3. Franciszek, Wspomnienie św. Jana XXIII, Papieża – Msza św., 60. rocznica otwarcia 

Soboru Watykańskiego II (11 października 2022 r.) – Francis (vatican.va) (z dnia 
14.11.2022).

4. Franciszek, Ai partecipanti al Congresso Internazionale della Pastorale delle 
Grandi Città (27 novembre 2014) (z dnia 30.09.2025).

5. Francisco, A Igreja da Misericórdia. Minha Visão para a Igreja, Milano 2014.
6. V Ogólna Konferencja Episkopatów Ameryki Łacińskiej i Karaibów. Aparecida. 

Dokument końcowy Jesteśmy uczniami i misjonarzami Jezusa Chrystusa, aby nasze 
narody miały w Nim życie, Gubin 2014.

7. Conferencias Generales del Episcopado Latinoamericano, Rio de Janeiro, Medellín, 
Puebla Santo Domingo, Bogotá 1995.

17 Franciszek, Wspomnienie św. Jana XXIII, Papieża – Msza św., 60. rocznica otwarcia Soboru 
Watykańskiego II (11 października 2022 r.) | Francis (vatican.va) (z dnia 14.11.2022).



130 OSOBA I WSPÓLNOTA

8. Boff C., La opción preferencial por los pobres, [w:] Vida, clamor y esperanza. Aportes 
desde América Latina, Buenos Aires 1992, s. 363-366.

9. Borghesi M., Jorge Maria Bergoglio. Biografi a intelektualna, , Kraków 2018.
10. Fernandez V.M., Papież Franciszek: dokąd prowadzi Kościół? (rozmowa z P. Rodari), 

Kęty 2014.
11. Gallo L.A., Reforma de la Iglesia desde la Iglesia de los pobres, [w:] J.J. Legorreta 

(red.), Comentario Bíblico-Teológico Latinoamericano sobre Medellín, México 2018, 
s. 215-240.

12. Kasper W., Papież Franciszek. Rewolucja czułości i miłości, Warszawa 2015.
13. Mello A.A., Maria- Iglesia. Madre del Pueblo misionero. Papa Francisco y la piedad po-

pular mariana a partir del contexto teologico-pastoral Latinoamericano, Dayton 2017.
14. San Ana J., Los pobres y el nuevo sistema económico mundial, [w:] Vida, clamor 

y esperanza. Aportes desde América Latina, Buenos Aires 1992, s. 49-62.
15. Spadaro A., Intervista a Papa Francisco, „La Civiltà Cattolica”, nr 3918 (2013), 

s. 449-477.



RECENZJE





Adam Budziński
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II
DOI: 10.15290/std.2025.11.08

Gilbert Keith Chesterton, Święty Tomasz z Akwinu. 
Nowe tłumaczenie, uzupełnione o nieznane dotąd 
fragmenty, tłum. Magda Sobolewska, Fundacja 

Prodoteo, Warszawa 2024, 176 s. [rec.]

Pod koniec XX wieku myśl św. Tomasza z Akwinu pozostawała w dużej mierze 
na marginesie zainteresowań badaczy. Jak podkreśla o. Philippe-Marie Marge-
lidon OP, redaktor Revue thomiste, od blisko ćwierć wieku przeżywa ona jednak 
kolejny renesans. Współczesne zainteresowanie Akwinatą wykracza dziś daleko 
poza kręgi historyków fi lozofi i i teologii, obejmując również młode pokolenie 
badaczy, które odczytuje jego dziedzictwo w perspektywie wyzwań stojących 
przed dzisiejszym Kościołem. W Europie odrodzenie tomizmu koncentruje 
się przede wszystkim we Francji, natomiast na świecie najliczniejsze i najbardziej 
dynamiczne środowisko tomistów działa w Stanach Zjednoczonych. Obecny 
wzrost zainteresowania św. Tomaszem stanowi w pewnym sensie kontynuację 
ożywienia intelektualnego z końca XIX wieku, zapoczątkowanego inicjatywą 
Leona XIII, zachęcającego Kościół do ponownego odkrywania jego myśli. 
Obserwowane ożywienie przejawia się w licznych publikacjach poświęconych 
Akwinacie1. Jedną z nich jest najnowsze polskie wydanie biografi i św. Tomasza 
autorstwa Gilberta Keitha Chestertona Święty Tomasz z Akwinu. Nowe tłuma-
czenie, uzupełnione o nieznane dotąd fragmenty2. Publikacja ukazała się w ra-
mach projektu Contra Gentiles, obejmującego dzieła o profi lu apologetycznym 

1 Por. K. Bronk, P. Boyer, Powrót św. Tomasza, Vatican News, Watykan, 11 czerwca 2025, 
https://www.vaticannews.va/pl/kosciol/news/2025-06/powrot-sw-tomasza.html (dostęp: 
12.08.2025).

2 Nowe i uzupełnione tłumaczenie książki przygotowała Magda Sobolewska, Fundacja 
Prodoteo, Warszawa 2024.

 0009-0007-5177-1955



134 RECENZJE

i fi lozofi cznym. Jej promocja zbiegła się z obchodami 750. rocznicy śmierci 
myśliciela, przypadającej 7 marca 2024 r.

Uznawany za jednego z najwybitniejszych apologetów XX wieku Gilbert 
Keith Chesterton (1874-1936) zapisał się w historii literatury jako autor 
łączący głębię refl eksji z poczuciem humoru i błyskotliwą ironią. Twórczość 
Chestertona obejmuje zarówno pisma apologetyczne, jak i beletrystykę, przede 
wszystkim popularny cykl opowiadań detektywistycznych o księdzu Brownie. 
Inspirował kolejne pokolenia czytelników; do wpływu jego myśli przyznawał 
się m.in. C.S. Lewis. Pozostawił bogaty zbiór esejów, felietonów i artykułów, 
wyróżniających się świeżością spostrzeżeń oraz klarownością stylu. Doświad-
czenie pisarskie i rozległy dorobek Chestertona znalazły wyraz w narracji, która 
miała formę popularnego szkicu postaci historycznej. Autor pragnął przybli-
żyć fi lozofa tym, którzy niemal go nie znali i nie podzielali jego duchowego 
dziedzictwa. Jednocześnie ukazał spójny, pełen życia i wciąż aktualny obraz 
Doktora Anielskiego. 

Wzorując się na oryginale i późniejszych przedrukach, redaktorzy obecnego 
wydania podzielili książkę na osiem rozdziałów, poprzedzonych trzema wstępami 
(Od tłumacza, Wstęp do obecnego polskiego wydania oraz Słowo wstępne autorstwa 
Chestertona), które wprowadzają czytelnika w kontekst powstania i recepcji 
dzieła. Pierwsze rozdziały (O dwóch zakonnikach, Zbiegły opat) mają charakter 
narracyjny, przybliżając tło biografi czne i historyczne scholastyka. Autor z wy-
czuciem kreśli obraz Tomasza, urodzonego w arystokratycznej rodzinie, który 
odrzuca życie pełne przywilejów, by wstąpić do nowego zakonu kaznodziejów 
i nauczycieli, dominikanów. Cichy i oszczędny w słowach, postrzegany jako 
„niemy wół” (s. 59), okazuje się człowiekiem o niezwykłej błyskotliwości, 
inicjującym rewolucję w myśli chrześcijańskiej. Ciekawym zabiegiem kompo-
zycyjnym jest zestawienie jego postaci ze św. Franciszkiem z Asyżu, niemal ró-
wieśnikiem, którego odmienność ukazana została jako dopełniająca się w relacji 
komplementarnej. Już w tym aspekcie widać odmienność metody biografi cznej 
Chestertona: autor odchodzi od klasycznego układu chronologicznego oraz 
schematu tło–życie–wpływ. 

W części środkowej (Arystotelesowska rewolucja, Medytacja o manichejczykach, 
Prawdziwe życie św. Tomasza) autor przedstawia główne elementy formacji 
intelektualnej Akwinaty. Opisuje jego zmagania z nurtami myślowymi epoki, 
zwłaszcza wpływ fi lozofi i Arystotelesa oraz oddziaływanie paryskiej kultury, 
społeczeństwa i polityki. Pokazuje także, jak wydarzenia te odbierali współ-
cześni Tomaszowi, jak interpretuje się je dzisiaj, oraz że sam Doctor Universalis 
miał jeszcze inny sposób ich rozumienia. Kolejne partie (Spojrzenie na tomizm, 
Filozofi a wieczysta, Św. Tomasz – ciąg dalszy) analizują recepcję dzieła teologa 
wśród późniejszych myślicieli religijnych. Pojawia się tu m.in. Marcin Luter, 



135Adam Budziński, Gilbert Keith Chesterton, „Święty Tomasz z Akwinu. Nowe tłumaczenie...

inny mnich, który wywarł trwały wpływ na chrześcijaństwo, zestawiony z Toma-
szem raczej na zasadzie kontrastu niż porównania. Te rozdziały stanowią także 
próbę syntezy dorobku fi lozofi cznego i teologicznego Doktora Anielskiego, 
ukazując jego nieprzemijającą aktualność. Całość zamyka aneks Fragmenty 
prozy G.K. Chestertona o św. Tomaszu z Akwinu zawierający niepublikowane 
wcześniej w Polsce szkice odnalezione w archiwach.

Na szczególną uwagę w nowym wydaniu zasługuje przekład. Opublikowana 
w 1933 r. książka Chestertona Saint Thomas Aquinas doczekała się polskiego 
tłumaczenia już w 1949 r., a następnie była wielokrotnie wznawiana. We 
wstępie Od tłumacza wyjaśniono, dlaczego przygotowanie nowej wersji było 
konieczne. Wznowienia z okresu PRL pozbawione były fragmentów, które mo-
gły zostać uznane za sprzeczne z ówczesną linią ideologiczną. Usunięto z nich 
zarówno uwagi krytyczne pod adresem bolszewizmu, komunizmu i Związku 
Sowieckiego, jak i określenie komunizmu mianem nowego wcielenia dawnych 
herezji. Najnowszy przekład przywraca te fragmenty, w tym fi nezyjnie ironiczną 
uwagę o paradoksie ludzi, którzy domagają się szczegółowej kodyfi kacji życia 
społecznego, a zarazem negują możliwość wprowadzenia w nim ładu. W tym 
kontekście Chesterton przywołuje słowa Bernarda Shawa, że „jedyna złota 
zasada to brak złotej zasady”, opatrując je kąśliwym komentarzem o jego 
skłonności do „żelaznych zasad” w stylu rosyjskim (s. 143). Nowy przekład 
okazał się potrzebny także ze względu na uchybienia językowe, wynikające 
z ograniczonej znajomości angielskiego u pierwszego tłumacza. Choć tłumacz, 
Artur Chojecki, posiadał szeroką wiedzę i doświadczenie w pracy nad tekstami 
z innych języków, jego przekład nie oddawał w pełni intencji autora. Nie-
które zwroty Chestertona zostały przetłumaczone w sposób, który przesuwał 
akcenty znaczeniowe, a czasem nawet zmieniał sens wypowiedzi, co wpływało 
na odbiór całego dzieła (s. 7-8).

Drugim istotnym elementem omawianej publikacji jest aneks, który nadaje 
obecnemu wydaniu unikatowy charakter, wyraźnie odróżniający je zarów-
no od oryginalnej wersji, jak i od wszystkich wcześniejszych polskich edycji. 
Obejmuje on dziewięć tekstów (oznaczonych literami od A do I), dotąd nigdy 
w Polsce niepublikowanych, w których Chesterton powraca do postaci św. To-
masza z Akwinu (s. 164–176). Rękopisy te, odnalezione w archiwach British 
Library i należące do Chesterton Institute w Oksfordzie, uznaje się za wczesne 
warianty fragmentów Saint Thomas Aquinas lub za partie pominięte w wersji 
ostatecznej. Po raz pierwszy zostały opublikowane drukiem w 2004 roku na 
łamach The Chesterton Review w opracowaniu Marka Armitage’a, a obecnie, 
włączone do pełnego tekstu biografi i, trafi ają po raz pierwszy do rąk polskiego 
czytelnika (s. 163).



136 RECENZJE

Pierwszy z przywróconych tekstów (Fragment A) ukazuje Tomasza z Akwi-
nu jako myśliciela spokojnego i uprzejmego. Jednocześnie przedstawia go 
jako zdolnego do stanowczego i strategicznego wystąpienia przeciw skrajnym 
arystotelikom, inspirowanym interpretacjami arabskimi. W momencie ich 
triumfu Tomasz odcina ich ujęcia od katolickiej ortodoksji. Kolejna refl eksja 
(Fragment B) rozwija ideę tomizmu, według której pierwotnym aktem poznania 
jest doświadczenie Bytu, poprzedzające wszelkie defi nicje. Chesterton ilustruje 
tę zasadę obrazem dziecka patrzącego na księżyc: kontemplacja istnienia wy-
przedza tu wszelkie pojęciowe ujęcia. Kolejny tekst (C) odsłania Tomaszową 
koncepcję prawdy, odmienną od platońskiej. Jest ona zakorzeniona w ludz-
kim doświadczeniu i zależna od umysłu odbierającego oraz interpretującego 
rzeczywistość. Autor posługuje się przykładem „prawdziwej historii” (s. 167), 
aby ukazać prawdę jako relację między bytem a poznającym, o wymiarze 
moralnym i społecznym, wolną od cech oderwanej idei. W części oznaczonej 
literą D pojawia się tomistyczna interpretacja arystotelesowskiego rozróżnienia 
między Możnością a Aktem. Niedoskonałość bytów wskazuje tu na istnienie 
Bytu doskonałego, Boga jako czystego aktu. Chesterton podkreśla, że uważna 
obserwacja świata prowadzi do uznania absolutu, a pewność oparta na do-
świadczeniu zmysłowym stanowi fundament pewności wiary.

W jednej z refl eksji (Fragment E) przywołana zostaje tomistyczna zasada, 
zgodnie z którą „wszystko, co znajduje się w intelekcie, wcześniej było w zmy-
słach” (s. 168) – wprost przeciwstawną koncepcjom platońskim. Pisarz porów-
nuje zmysły do „pięciu okien”, przez które wpada światło rzeczywistości, a inte-
lekt przedstawia jako ten, który aktywnie rozpoznaje istnienie w świetle prawdy. 
Akwinata łączy w tym podejściu „obiektywny mistycyzm” z głębokim zaufaniem 
do rozumu. Stawia fakty ponad spekulacje i uważa, że spirytualizm oderwa-
ny od konkretu stanowi większe zagrożenie dla wiary niż materializm. Kolejny 
odnaleziony tekst (Fragment F) zestawia średniowieczny imperializm z ocenami 
współczesnych Chestertonowi. Autor wskazuje, że krytycy cesarzy nierzadko 
łagodzili swoje sądy tylko dlatego, że ci pozostawali w sporze z papiestwem. 
Mimo rodzinnych powiązań z cesarstwem Tomasz z Akwinu zachował pełną 
wierność Kościołowi. Chesterton polemizuje także z Macaulayem, dowodząc 
fi lozofi cznej solidności scholastyków oraz metody Tomasza, opartej na oczywi-
stych przesłankach. Zauważa przy tym, że praktyczne i komercyjne nastawienie 
XIX wieku sprzyjało popadaniu w zapomnienie dorobku Tomasza. 

W kolejnym fragmencie (G) Tomasz z Akwinu zostaje ukazany jako my-
śliciel zaskakująco bliski współczesności. Wobec sceptycyzmu, który potrafi  
kwestionować nawet realność świata materialnego, dominikanin zachowuje 
ufność w prawdy objawione i w świadectwo zmysłów. Chesterton określa go 
mianem „lekarza współczesnego świata” (s. 173), zdolnego uleczyć chorobę 



137Adam Budziński, Gilbert Keith Chesterton, „Święty Tomasz z Akwinu. Nowe tłumaczenie...

sceptycyzmu. W przedostatnim z tekstów (Fragment H) autor opisuje podróż 
Tomasza i Alberta Wielkiego do Paryża, odbytą w duchu reguły żebraczej. 
Przedstawia także przyjaźń Tomasza z Bonawenturą, mimo istotnych różnic 
w podejściu (mistycyzm Bonawentury kontra racjonalizm Tomasza) oraz ich 
wspólne wystąpienie w obronie zakonów żebraczych przed atakami Wilhelma 
de Saint-Amour. Spór zakończyła decydująca interwencja mnicha w Rzymie. 
W zamykającym aneks fragmencie (I) Chesterton ukazuje Tomasza w okresie 
jego zmagań z dwiema skrajnościami: marginalizowaniem roli rozumu w religii 
oraz racjonalizmem odrzucającym rzeczywistość nadprzyrodzoną. Tomizm jawi 
się tu jako harmonijna synteza wiary i rozumu, natury i nadnatury, przeciwsta-
wiająca się uproszczeniom materializmu, mistycyzmu oraz muzułmańskiemu 
arystotelizmowi, pozbawionemu równowagi. Autor podkreśla, że Akwinata 
dostrzegał niebezpieczeństwo zarówno w ateizmie rodzącym się z nadużyć ary-
stotelizmu, jak i w mistycyzmie inspirowanym fi lozofi ą Platona, który odrywał 
się od konkretu rzeczywistości.

Chesterton zauważa, że „gdy tylko Chrystus zmartwychwstał, nieuniknione 
było, że Arystoteles powróci z martwych” (s. 98). Synteza chrześcijaństwa z fi lo-
zofi ą Arystotelesa wzmacniała przekonanie wierzących o realności i dobroci 
stworzonego bytu. Dzięki niej powstawała szczególna więź, w której „badanie 
najskromniejszego faktu prowadzi do badania najwznioślejszej prawdy” (s. 74). 
Autor akcentuje klarowność myślenia Tomasza oraz „słuszność jego wyczucia 
relacji między umysłem i rzeczywistym przedmiotem pozostającym na zewnątrz 
umysłu” (s. 150). Te charakterystyczne dla brytyjskiego apologety spostrzeże-
nia nabierają szczególnej wyrazistości w najnowszym wydaniu, uzupełnionym 
o nowe fragmenty. Edycja ta nie tylko wiernie oddaje treść oryginału, lecz także 
dostarcza cennych informacji, pogłębiając i dopełniając obraz fi lozofa. Ożywia 
jego postać i wyprowadza ją poza ramy czystej historiografi i. Charakterystyczna 
dla Chestertona błyskotliwość języka i fi nezyjne poczucie humoru nadają dziełu 
lekkości, sprzyjając zarazem głębszej recepcji treści. Nowe tłumaczenie, wierne 
duchowi oryginału, oddaje rytm i grę słów, zachowując literacki temperament 
autora, a nawet rzadkie w polszczyźnie konstrukcje stylistyczne. Dzięki temu 
współczesny odbiorca otrzymuje przekład, który nie tylko wiernie przekazuje 
treść, lecz także pozwala w pełni docenić kunszt i przesłanie dzieła.

Sukces Chestertona w stworzeniu wyjątkowo udanej biografi i św. Tomasza 
z Akwinu wynikał z rzadkiej zbieżności cech osobowych, intelektualnych 
i twórczych autora z cechami jego bohatera. Pisarz łączy rozległą erudy-
cję i umiejętność syntetycznego ujmowania problemów z pewnym rodzajem 
„współuczestnictwa” w doświadczeniu Akwinaty. Zbliża ich temperament 
polemiczny, swoboda w operowaniu argumentacją oraz zdolność łączenia wni-
kliwej analizy z sugestywnym, obrazowym językiem. Na tle licznych walorów 



138 RECENZJE

publikacji pojawia się jednak jeden mankament edytorski – brak wyodrębnienia 
fragmentów, które w poprzednich wydaniach były cenzurowane, a w obecnym 
zostały przywrócone. Bez zestawienia z wcześniejszymi wersjami trudno jedno-
znacznie wskazać te miejsca, choć uważna lektura pozwala przypuszczać, które 
z uwag autora mogły w swoim czasie budzić sprzeciw ówczesnych władz. 

Publikacja w udany sposób łączy walory naukowe z popularyzatorskimi. 
Umiejętne zestawienie zaangażowania i obiektywizmu pozwoliło Chesterto-
nowi przedstawić Akwinatę zarówno jako myśliciela o znaczeniu ponadczaso-
wym, jak i człowieka głęboko zakorzenionego w realiach swojej epoki. Autor 
sugestywnie oddaje koloryt średniowiecza, ukazując sieć relacji osobistych 
i intelektualnych Tomasza z wybitnymi postaciami antyku i średniowiecza. 
Warstwę fi lozofi czną wzbogaca natomiast mnogimi epizodami biografi cznymi. 
Na tle licznych opracowań poświęconych św. Tomaszowi dzieło to wyróżnia 
się zarówno sposobem interpretacji, jak i lekkością narracji, czyniącą lekturę 
przystępną bez utraty rzetelności. Dzięki temu zachowuje ono równocześnie 
wartość literacką i naukową. Oferuje spójną, choć z konieczności skróconą 
rekonstrukcję historyczną, w której materiał został świadomie ograniczony do 
kwestii kluczowych dla zamysłu autora. Nadaje to całości żywą, wieloaspektową 
formę, czyniąc z niej cenione źródło, chętnie wykorzystywane w opracowa-
niach naukowych poświęconych św. Tomaszowi. We wstępie autor określa 
swoje dzieło jako skromny szkic popularyzatorski, mający zachęcić do dalszych 
studiów nad doktorem Kościoła. Jednak precyzja doboru treści i klarowność 
wywodu sprawiają, że publikacja stanowi także wartościowy punkt odniesie-
nia dla badaczy. Równocześnie pełni funkcję popularyzacyjną, odpowiadając 
na wzrastające zainteresowanie postacią św. Tomasza. Zwięzła, a zarazem 
dynamiczna biografi a porządkuje wiedzę, przełamuje uprzedzenia związane 
z rzekomą trudnością w odbiorze dzieł Doctora Communis i w przystępny sposób 
otwiera przed czytelnikiem świat scholastyki. Tworzy tym samym solidny fun-
dament do pogłębionych studiów nad dorobkiem zakonnika. Autor wychodzi 
z założenia, że biografi a powinna stanowić wprowadzenie do fi lozofi i, będącej 
etapem prowadzącym ku teologii. Jego zadaniem jest doprowadzenie czytelnika 
do tego pierwszego etapu i otwarcie perspektywy dalszych poszukiwań, a nie 
prezentacja pełnej syntezy. 

Dorobek św. Tomasza ma wymiar ponadczasowy, osadzony w fi lozofi i zdro-
wego rozsądku, co trafnie uchwycił Chesterton, pisząc: „sam fakt, że tomizm 
jest fi lozofi ą zdrowego rozsądku, to kwestia zdroworozsądkowa” (s. 119). To-
mistyczna postawa, zakorzeniona w realności i wewnętrznie spójna, nabiera 
szczególnej doniosłości wobec współczesnej relatywizacji wartości, a odczytanie 
myśli Akwinaty w ujęciu Chestertona stanowi cenne narzędzie intelektualne 
i duchowe, pozwalające odpowiedzieć na wyzwania epoki. Wybitni tomiści, 



139Adam Budziński, Gilbert Keith Chesterton, „Święty Tomasz z Akwinu. Nowe tłumaczenie...

Jacques Maritain, Étienne Gilson i Anton Pegis, uznali tę biografi ę za jedno 
z najdoskonalszych opracowań o Akwinacie. Ich wysoką ocenę należy uznać 
za w pełni aktualną także wobec nowego wydania.



Marek Citkowski
Archidiecezjalne Wyższe Seminarium Duchowne
w Białymstoku
DOI: 10.15290/std.2025.11.09

Gisbert Greshake, Wierzę w Boga Trójjedynego. 
Klucz do zrozumienia Trójcy Świętej, 

tłum. Wiesław Szymona OP, Wydawnictwo 
Znak, Kraków 2001, 123 s. [rec.]

Dzieło Gisberta Greshake jest pewnego rodzaju – „kluczem” do zagadnie-
nia Trójcy Świętej – napisał ks. Tomasz Węcławski. „Bóg jest jeden w trzech 
Osobach”1, mówi niemiecki teolog, stawiając pytania o to czy musimy, czy 
możemy w Trójcę Świętą wierzyć? Ksiądz Profesor Greshake swoje refl eksje 
opierał na słowie „wiara”. Czy faktycznie coś ulegnie zmianie w moim życiu, 
kiedy będę wierzyć? Aby móc bardziej ukazać złożoność trynitarnej natury 
Boga Greshake przytaczał wypowiedzi m.in.: Immanuela Kanta, Johanna 
Wolfganga Goethego, Karla Rahnera i wielu innych. Wierzący katolik wy-
konując choćby znak krzyża, wypowiada imiona Trójcy Świętej, tym samym 
zakładamy, że wierzy w wypowiadane słowa. W Dziejach Apostolskich zawarte 
są słowa: „W Nim bowiem żyjemy, poruszamy się i jesteśmy”2. Ten fragment 
zdania, ukazuje niezwykłą bliskość Boga do swojego stworzenia, tym samym 
więź z Synem i Duchem Świętym. 

Gisbert Greshake stawia konkretne pytania o Trójcę Świętą. Po pierwsze: 
„Jakie znaczenie dla życia i jakie konkretne konsekwencje ma wiara w Trój-
jedynego Boga?”3. Istotne staje się rozumienie, że: „znaczenie wiary nie należy 
mierzyć jej użytecznością – to ona właśnie jest tą miarą, którą należy mierzyć 

1 G. Greshake, Wierzę w Boga Trójjedynego, Kraków 2002, s. 9. 
2 Wszystkie cytaty z Biblii na podstawie: Biblia Tysiąclecia – Pismo Święte Starego i Nowego 

Testamentu, Poznań 2012.
3 G. Greshake, dz. cyt., s. 12.

 0009-0009-1739-7431



141Marek Citkowski, Gisbert Greshake, „Wierzę w Boga Trójjedynego. Klucz...

wszystko inne”4. Co te słowa mogą znaczyć? Otóż jednym z określeń może 
być to, że wiara staje się pewnego rodzaju duchową metrówką, dzięki, której 
możemy zmierzyć to, co jest częścią naszego życia. 

Pierwszy rozdział autor zaczyna od ciekawego porównania poznania prawdy 
do osiągnięcia szczytu góry. Trud osiągnięcia celu, dojścia na szczyt poprzedzony 
jest wspinaczką, która nie jest łatwa. Ksiądz Profesor cytuje Hansa Urs von 
Balthasara, który napisał: „Jedna tylko istnieje droga dostępu do misterium 
Trójcy Świętej: Jej objawienie w Jezusie Chrystusie i Duchu Świętym”5. Bóg 
daje siebie poznać dzięki obecności Syna Bożego i Ducha Świętego w naszym 
życiu. Jezus Chrystus stał się człowiekiem, aby ukazać nam obecność Boga. 
Chrystus napełniony Duchem Świętym nakierowuje na relację z Ojcem. 
Doświadczenie z Synem Bożym jest darem dla człowieka, którego dawcą jest 
sam Bóg, otwierając na dary Ducha Świętego. Autor w swoim dziele używa 
słów Jürgena Werbicka, który stwierdził, że Bóg jest źródłem wszystkiego. Jezus 
Chrystus według jego myślenia jest jego towarzyszem „Bratem”, a trzecia osoba 
Trójcy kieruje na Boską obecność. Greshake pisze, że Bóg jest złożony w sa-
mym sobie. „Wiara w Trójjedynego Boga jest ściśle związana z doświadczeniem 
tego, że Bóg udzielił się nam cały i bez zastrzeżeń, że podarował człowiekowi 
nie coś z siebie, lecz dosłownie siebie samego, takiego, jaki jest”6. Wypowiedź 
Profesora skłania do refl eksji nad osobistym doświadczeniem Boga w życiu 
człowieka. Bóg dał się poznać ludziom namacalnie przez zesłanie na świat 
Jezusa Chrystusa. Wszechmogący Ojciec jest hojny dając siebie całego, a nie 
tylko cząstkę. Stwórca prowadzi do swojego wnętrza, mianowicie do swojego 
kochającego serca. 

W dziele Wierzę w Boga Trójjedynego ukazane jest zagadnienie objawienia: 
„Bóg się objawił, to znaczy, że przemówił do człowieka”7. Jak to możemy rozu-
mieć? Bóg mówi do nas, tak jak przyjaciel do przyjaciela, stawiając na rozmowę. 
Mówiąc do człowieka, ukazuje całego siebie. Kochający Ojciec objawia się 
ludziom w swoim żywym słowie. W Piśmie Świętym na pierwszych kartach 
Ewangelii według Świętego Jana można przeczytać: „Na początku było Słowo, 
a Słowo było u Boga, i Bogiem było Słowo”. Boże Słowo zawarte w Piśmie 
Świętym, jest objawione stworzeniu ludzkiemu i tam Go można odnaleźć. 
Najwyższy Ojciec używa narzędzi zrozumiałych dla człowieka, jak język, znaki 
czy gesty ludzkie. Niemiecki teolog porusza problem adekwatności zagadnienia 
historii Objawienia czy Zbawienia. Dlaczego staje się to problematyczne? Otóż 

4 Tamże.
5 H.U. von Balthasar, Theologik, t. 2, Einsiedeln 2010, s. 117.
6 G. Greshake, dz. cyt., s. 18.
7 Tamże. 



142 RECENZJE

postrzeganie człowieka jest zawężone, ponieważ wiąże się z ludzkim ogranicze-
niem. Stworzenie nigdy w stu procentach nie będzie mogło zrozumieć Stwórcy. 
Dlatego wiara w Niego jest naznaczona dozą tajemnicy i niezrozumienia. Czy 
Bóg jako nieskończony, może pomieścić się w skończonym człowieku? Gisbert 
Greshake napisał: „Tak więc Duch Święty jest Tym, który sprawia, że słowo 
Boga – mimo całej ludzkiej ograniczoności – może do nas przyjść jako sło-
wo Boga, że to słowo może w nas trwać w całej swej pełni i mocy, a my stajemy 
się zdolni jako takie je pojąć”8. 

Objawienie Boże składa się z tego, że Bóg daje się poznać człowiekowi opie-
rając się na fundamencie miłości. Objawienie dokonuje się w Słowie Bożym, 
w sposób najbardziej czytelny w samym Jezusie Chrystusie. To, że człowiek 
jest w stanie zrozumieć Słowo Boga staje się za przyczyną Ducha Świętego. 
Dostrzegalne jest wprowadzenie człowieka w Boskie życie. Jezus Chrystus 
i Duch Święty mogą objawić Boga pod warunkiem przyjęcia, że są Oni tak 
samo osobami Bożymi. Bóg jest „nad nami” jako Ojciec, „przed nami” i „przy 
nas” jako Jezus Chrystus i „w nas” w postaci Ducha Świętego. Greshake pod-
kreśla bardziej obraz Boga Trójjedynego, aniżeli samotnego Boga. Odsłania 
się Stwórca, który pragnie być z człowiekiem w bliskiej relacji, a nie stwarza 
muru wokół siebie.
Świat składa się z wielu elementów i złożoności. Człowiekowi od zarania 

dziejów towarzyszy pytanie „o pierwszy Początek”. Filozofi a mówi o Pierwszym 
Poruszycielu, tym, który daje początek wszystkiemu, a sam staje się arche. Bóg 
jako Stwórca i początek wszystkiego dąży do relacji. Bóg Ojciec nastawiony 
jest na więź ze swoimi dziećmi. Więź Boga ma swój początek w relacji pomiędzy 
osobami Trójcy Świętej. Bóg nazywany wspólnotą, w dziele Gisberta Greshake, 
maluje się jako kompletny obraz. „Jedność Boga to przewyższająca wszelkie 
nasze pojęcia, odwieczna, relacyjna jedność w miłości, w której trzy osoby 
wzajemnie sobie przekazują jedno Boskie życie i w tej wymianie zachowuje 
swą odrębność, a zarazem stanowią one najwyższą jedność”9. Spoiwem, które 
najmocniej łączy Trójcę jest miłość. Łacińskie słowo communio pierwotnie ozna-
cza wspólnotę. Jednak odnosząc się do relacji trynitarnej możemy powiedzieć 
o procesie, w którym Bóg, Syn Boży i Duch Święty osiągają wspólnotę. Taką 
relację określa termin perychoreza, opisujący Trójosobowego Boga w osobach, 
które wzajemnie się przenikają. Rzeczywistość trójosobowego Boga, która 
oznacza wzajemne przenikanie się. Etymologia tego słowa odnosi się do tańca 
osób wokół samych siebie. Tym samym pojawia się metafora Boga, Syna i Du-
cha, którzy są we „wzajemnym tańcu”. O wspólnym działaniu Trójcy Świętej 

8 Tamże, s. 22.
9 Tamże, s. 28.



143Marek Citkowski, Gisbert Greshake, „Wierzę w Boga Trójjedynego. Klucz...

świadczą liczne fragmenty z Pisma Świętego: „co On czyni, podobnie i syn 
czyni” (J 5,19); „że Ojciec jest we Mnie, a ja w Ojcu” (J 10,38). Odnosząc się 
do Ducha Świętego: „od Ojca pochodzi” (J 15,26); „z mojego weźmie i wam 
objawi” (J 16,14). Miłość jest tym ogniwem, które daje zarówno odrębność 
jak również tym samym, które tworzy jedność osób Boskich. Obrazem, który 
może pomóc to zrozumieć są organy znajdujące się w ciele człowieka. Wszystkie 
razem tworzą wspólną całość, ale same z osobna bez ciała nie mogłyby funk-
cjonować. Ktoś mógłby postawić tezę, że bycie w relacji z drugą osobą sprawia 
zanikanie samego siebie, co może być negatywne. Fragment dzieła ukazuje 
niepotrzebne obawy co do tej tezy, cytując: „tym bardziej jestem sobą, im 
bardziej stanowię «ty» dla innych pozostając z nimi w relacji – i na odwrót”10. 
Każda z osób Trójcy Świętej jest skierowana ku drugiej, ponieważ wzajemnie na 
siebie oddziaływują przez dawanie i otrzymywanie. Ta niezwykła relacja oparta 
na miłości jest niczym dar, który jest wzajemnie przekazywany.

Istotną trudnością do przyjęcia Boga jako Pana i mistrza jest to, że czło-
wiek sam staje się panem swojego życia, stawiając siebie w centrum. Pojawia 
się odmiana samego siebie przez wszystkie możliwe przypadki i na pierwszym 
miejscu pojawia się wiara w samego siebie. Jak w takim przypadku zakładać 
łatwość zrozumienia trynitarnej natury Boga? Wiara w Trójcę Świętą pobudza 
do nowego sposobu życia z innymi i dla innych. Ważne zapamiętania są słowa: 
„Wiara w trójjedynego Boga nie tylko daje światło ukazujące czym jest człowiek 
jako osoba, może ona nadto wyjaśnić przyczynę, sens i ostateczny cel świata 
albo lepiej: stworzeń”11. Bóg w swojej wielkiej miłości stworzył człowieka jako 
koronę stworzenia. Stworzył człowieka dobrowolnie nie mając w tym żadnych 
interesów. Bóg nie jest bytem absolutnym, wręcz przeciwnie Bogiem dającym 
wolność. Autor dzieła, aby ukazać w przystępny sposób charakter relacji Trójcy 
Świętej nawiązał do ludzkich zachowań. Przedstawił z jednej strony argument 
„gracza”, który miałby piłkę zawsze przy sobie, nie dzieląc się nią z innymi, co 
obrazuje brak wspólnoty. Dlatego w kontrze pokazał zawodnika, który piłkę 
podaje innym graczom tym samym tworząc z nim zgrany zespół. Kolejnym 
obrazem jest przykład gry komputerowej, w której dziecko gra samo, a ina-
czej kiedy gra z wieloma uczestnikami, tworząc pewnego rodzaju wspólnotę. 
„Ostatecznie dopiero wiara w Boga, który jest sam w sobie miłością, procesem 
miłości, może uczynić człowieka zrozumiałym jako stworzenie, które zostało 
stworzone z miłości i do niej przeznaczone”12 tak napisał niemiecki teolog 
o stworzeniu człowieka z miłości. Człowiek został stworzony na obraz Boga, 

10 Tamże, s. 32.
11 Tamże, s. 47.
12 Tamże, s. 52.



144 RECENZJE

który w swoim Boskim DNA ma zapis communio, czyli życie we wspólnocie. 
Ludzie są zaproszeni do relacji na wzór „komunii trynitarnego Boga”13. Oczy-
wiste „staje się”, że człowiek nie jest w stanie od razu żyć w pełnej jedności, 
dlatego dąży do niej przez całe życie. Nieraz popełniając błędy, ale nadal mając 
na horyzoncie ideał Trójcy Świętej.

O darach od Boga przeczytamy: „Każdy dar Boży dawany człowiekowi jest 
mu zawsze «za-dawany», stanowi uzdolnienie i wezwanie do współdziałania”14. 
Dar Boga staje się prezentem, ale i zobowiązaniem do czynienia tak samo, 
podobnie na Jego wzór. Człowiek jest zaproszony do życia we wspólnocie jako 
dawca, a nie wyłącznie jako biorca. Greshake podkreśla w swoim dziele za-
gadnienie ludzkiej wolnej woli, tej, która nie zwalnia z realizacji planu Bożego 
wobec człowieka. Teolog wspomina: „Jeśli po nastaniu kresu czasów mamy na 
wieki uczestniczyć w życiu trynitarnego Boga, nie bądźmy tam raczej jako ci, 
którzy – jako pomocnicy Boga – mogli sobie, «zapracować» na to życie i przez 
to właśnie stali się jeszcze podobniejsi do Niego”15. Wymowne jest porównanie, 
aby w życiu nie być duchowym „żebrakiem”, ale jako „pomocnicy Boga”, czyn-
nym i zaangażowanym w zapracowaniu na życie wieczne. Biblijnym „szyfrem”, 
który jest odpowiedzią na to wezwanie jest słowo „przymierze” ukazujące się 
w relacji Ojca (Boga) do swoich dzieci (ludzi). Bóg jest rozkochany w czło-
wieku niczym „zadurzony po same uszy w swojej dziewczynie chłopiec”16. Bóg 
zaprasza i czeka na odpowiedź ze strony człowieka. Stwórca poniekąd „rodzi” 
człowieka „mężczyznę i niewiastę” (Rdz 1,27), od siebie różnych, ale powo-
łanych do wspólnoty, o czym świadczą słowa „Bądźcie płodni i rozmnażajcie 
się” (Rdz 1,28). 

Dlatego Bóg posłał swojego syna na ziemię, aby On przyjmując ludzkie ciało 
stał się podobny do człowieka, tym samym zbliżając się do niego tak blisko, że 
bliżej się nie dało. Dostrzegalne jest to, kiedy wierni przyjmują Ciało Chrystusa 
podczas Komunii Świętej. Jezus Chrystus staje się wtedy częścią człowieka. 
Autor podkreśla: „Komunia, w której żyje Trójjedyny Bóg ma się odcisnąć 
w społeczności uczniów, a przez nich objąć cały świat, ażeby go wyrwać z jego 
rozbicia i włączyć do wspólnoty z Bogiem i wzajemnie ze sobą”17. Co to zdanie 
wnosi w poruszanym temacie? Jedność z Trójcą Świętą ma zapewnić czło-
wiekowi bezpieczeństwo i stabilne ugruntowanie w tożsamości uczniowskiej. 
To ma prowadzić Boże dzieci ku zbawieniu, ku życiu w Niebie! Niebo będzie 

13 Tamże, s. 53.
14 Tamże.
15 Tamże, s. 54.
16 Tamże, s. 55.
17 Tamże, s. 57.



145Marek Citkowski, Gisbert Greshake, „Wierzę w Boga Trójjedynego. Klucz...

miejscem, w którym wszyscy będą Ciałem Chrystusa, „razem z Chrystusem 
jako Głową i Duchem Świętym jako duszą”18. 

Pojąć to kim jest Trójca Święta i jak ją można odnaleźć w życiu człowieka 
nie jest takie łatwe i w całości osiągalne. Dlatego wiara jest kluczem do tej 
tajemnicy, o którą nieustannie trzeba prosić.

18 Tamże.



Leszek Marius Jakoniuk
Uniwersytet w Białymstoku
DOI: 10.15290/std.2025.11.10

Libre propos sur Comme un athlète 
de Dieu. Manifeste sportif et chrétien d’Arnaud 

Bouthéon, Éditions Salvator 2017

Le livre d’Arnaud BouthéonbComme un athlète de Dieu. Manifeste sportif et 
chrétienbconstitue une proposition théologique à la fois intéressante et origi-
nale, qui inscrit la réfl exion sur le sport dans le cadre de l’anthropologie et de 
la spiritualité chrétiennes. L’auteur, en conjuguant son expérience de sportif 
pratiquant avec un profond enracinement dans la tradition catholique, pré-
sente une œuvre qui s’inscrit dans un débat plus large sur la place du corps, de 
l’effort physique et de la culture sportive dans la réfl exion théologique. Dans 
la littérature théologique, notamment en Pologne, ce thème demeure encore 
marginal ; c’est pourquoi la publication de Bouthéon mérite une attention 
particulière en tant que tentative de proposer une esquisse systématique d’une 
spiritualité du sport.

1. Fondements méthodologiques et contexte de la réfl exion
Dans l’introduction, l’auteur renvoie à Jean-Paul II et à sa lecture du sport 

comme « signe des temps »1. Il souligne que l’analyse du phénomène sportif 
doit non seulement prendre en compte sa dimension physique, mais également 
sa portée anthropologique et existentielle. Bouthéon part du constat que le 
sport répond à des besoins fondamentaux de l’homme contemporain : «besoin 
de lien, besoin de sens, besoin de vie »2.

Une telle approche ouvre un espace de dialogue entre la culture sportive 
et le christianisme, qui – en tant que religion de l’Incarnation – insiste sur 

1 A. Bouthéon, Comme un athlète de Dieu. Manifeste sportif et chrétien, Salvator 2017, p. 13.
2 Ibid., p. 13

 0000-0001-6571-3923



147Leszek Marius Jakoniuk, Libre propos sur « Comme un athlète de Dieu. Manifeste...

l’unité intégrale du corps, de l’esprit et de l’âme3. L’auteur ne construit pas 
une théologie du sport au sens strict, mais trace plutôt un cadre interprétatif 
en mobilisant des références bibliques, patristiques ainsi que des analyses 
culturelles contemporaines.

2. Le sport comme paradigme de la vie spirituelle
L’un des axes majeurs du livre est l’analogie entre la vie chrétienne et l’ex-

périence sportive. Bouthéon, suivant l’observation de Mgr Jean Laffi tte, met 
en avant l’originalité d’un tel rapprochement4. Il note que de nombreuses 
catégories présentes dans la vie du sportif – effort, persévérance, discipline, 
humilité devant ses limites – possèdent leurs équivalents dans la tradition 
ascétique chrétienne.

En se référant à saint Paul (« le bon combat », « la couronne de gloire »), il 
montre la cohérence entre la fi gure du sportif et celle du disciple du Christ5. 
Le sport devient ainsi une « école de vie », où l’homme affronte sa fragilité 
tout en découvrant sa capacité de dépassement. L’interprétation de Bouthéon 
met l’accent sur la détermination spirituelle et la dynamique de transforma-
tion intérieure – loin de tout volontarisme pélagien et proche de la pédagogie 
chrétienne de la grâce.

3. Les sacrements et la liturgie dans le langage du sport
Un élément particulièrement original du livre est la relecture des sacre-

ments à travers un vocabulaire sportif. Bouthéon décrit le baptême comme un 
«bcoup d’envoi qui transformeb»6 – début d’une existence chrétienne renouvelée. 
La liturgie eucharistique est présentée comme «bdeux mi-tempsb»7 – unité de 
l’écoute et du repas, de la Parole et du Corps.

Bien que ces analogies soient audacieuses, elles restent dans les limites d’une 
herméneutique théologique pertinente et possèdent un réel potentiel pastoral, 
en offrant un langage accessible aux jeunes et aux personnes engagées dans 
une activité physique régulière.

3 Ibid., p. 13.
4 Ibid., p. 9.
5 Ibid., p. 9–10.
6 Ibid., p. 18.
7 Ibid., p. 19.



148 RECENZJE

4. Analyse critique du sport contemporain
Une partie substantielle de l’ouvrage est consacrée à une analyse critique du 

sport-spectacle, dominé par une logique de commercialisation et de médiati-
sation. L’auteur dénonce le phénomène du «bsportainmentb», défi ni comme une 
«binstrumentalisation mercantile du sport charnelb»8. Il examine les mécanismes 
économiques et marketing qui ont transformé le sport en produit de consom-
mation de masse, souvent dépourvu de dimension éducative et spirituelle.

Il observe avec justesse les rituels quasi religieux qui accompagnent les 
grands événements sportifs, lesquels deviennent parfois « une parodie du 
catholicisme traditionnel »9. L’analyse ne tombe pas dans le moralisme : elle 
invite plutôt à un discernement permettant de distinguer la valeur authentique 
du sport de ses déformations contemporaines.

5. Le sport comme fait social et vecteur d’identité
Dans les chapitres à tonalité sociologique, Bouthéon souligne que le sport 

est «bstructurellement identitaireb»10. Les clubs, les couleurs, les symboles et 
les rituels construisent des formes solides de communauté, ce qui permet de 
rapprocher certains mécanismes sociaux du sport de la dynamique des com-
munautés religieuses.

L’observation selon laquelle «bles offi ciants passent, les fi dèles restentb»11 sert 
à mettre en lumière le besoin profond d’appartenance et d’enracinement – 
besoin présent à la fois dans le sport et dans la vie ecclésiale.

6. Apport anthropologique : le sport comme espace d’espérance
L’aspect le plus théologique du livre apparaît lorsque l’auteur évoque la 

dynamique de renouveau inscrite dans l’expérience sportive. «bLe sport est ré-
surrectionb» 12 – écrit Bouthéon. Le sport devient ainsi à la fois une métaphore 
et un espace réel de travail sur soi, où l’être humain fait l’expérience de la 
chute et du relèvement, de la fragilité et de l’espérance.

Bouthéon développe une théologie du corps subtile mais profonde, évi-
tant autant l’idéalisation du sport que sa condamnation. Il met en valeur 
l’intégralité de la nature humaine ainsi que la coopération entre la grâce et 

8 Ibid., p. 33.
9 Ibid., p. 36.
10 Ibid., p. 41.
11 Ibid., p. 42–43.
12 Ibid., p. 26.



149Leszek Marius Jakoniuk, Libre propos sur « Comme un athlète de Dieu. Manifeste...

l’effort – conformément à la tradition chrétienne où la nature et la grâce ne 
s’opposent pas, mais collaborent.

7. Conclusion
L’ouvrage d’Arnaud Bouthéon se distingue par son originalité et la fraî-

cheur de son approche, inscrivant la réfl exion sur le sport dans un contexte 
théologique et anthropologique large. L’auteur parvient à unir avec succès 
la dimension spirituelle et l’analyse culturelle, ce qui fait de son livre une 
proposition précieuse pour les théologiens comme pour les praticiens de la 
pastorale. L’association constante entre les catégories de la spiritualité chré-
tienne et l’expérience sportive s’avère audacieuse mais convaincante grâce 
à la richesse des références bibliques et patristiques, ainsi qu’à l’enracinement 
doctrinal de l’auteur.

Toutefois, la forme essayistique – bien qu’attrayante et accessible – limite 
la systématicité du propos et ne répond pas aux exigences d’une monogra-
phie académique au sens strict. L’absence d’appareil critique et de méthodo-
logie explicite rend l’ouvrage moins utilisable dans un cadre strictement aca-
démique. Certaines analogies théologiques, inspirantes, requièrent néanmoins 
une interprétation prudente.

Malgré ces limites,bComme un athlète de Dieubapporte une contribution 
précieuse à la réfl exion théologique sur la corporéité, la culture sportive et la 
spiritualité du corps. Le livre ouvre des pistes prometteuses et encourage une 
élaboration plus systématique de la thématique. Il peut être recommandé tant 
aux théologiens qu’aux pasteurs, éducateurs, entraîneurs et à tous ceux qui 
perçoivent dans l’effort humain une dimension authentiquement spirituelle.



Dawid Sebastian Kuczyński
Archidiecezjalne Wyższe Seminarium Duchowne
w Białymstoku
DOI: 10.15290/std.2025.11.11

Bruno Forte, Trójca Święta jako historia. 
Esej o Bogu chrześcijan, tłum. Agnieszka Rybińska, 

Wydawnictwo Salwator, Kraków 2005, 308 s. [rec.]

Współczesny świat, pogrążony w duchowym relatywizmie i egzystencjalnym 
zamęcie, coraz częściej oddala się od Boga, szukając raczej własnego odbicia niż 
prawdy o Stwórcy. W tym kontekście dzieło włoskiego teologa Bruno Fortego, 
Trójca Święta jako historia. Esej o Bogu chrześcijan, stanowi cenną propozycję dla 
tych, którzy pragną na nowo odkryć Boga w Jego trynitarnej tajemnicy. Autor 
– znany z głębokiej refl eksji teologicznej łączącej egzystencjalizm z hermeneu-
tyką Objawienia – podejmuje próbę ukazania, że Trójca Święta nie jest ideą 
abstrakcyjną, lecz wydarzeniem historii, w której Bóg objawia się człowiekowi 
w sposób dynamiczny i dialogiczny.

Już we Wprowadzeniu Forte zaznacza, że „książka ta – traktując o historii 
– wiele mówi o Trójcy Świętej. Jest więc właściwie i o historii, i o Trójcy”1. 
W ten sposób autor od początku wpisuje swoje rozważania w perspektywę 
teologii dziejów, w której historia zbawienia staje się miejscem samoudzielania 
się Boga. Nie chodzi więc o zwykłą chronologię wydarzeń religijnych, lecz 
o historię Boga w relacji do człowieka, o wydarzenie miłości, które nadaje sens 
wszelkiemu czasowi.

W pierwszej części, zatytułowanej Trójca a historia, Forte stawia pytanie pro-
wokujące i zarazem fundamentalne: „Czy Bóg, w którego wierzą chrześcijanie, 
jest aby na pewno chrześcijańskim Bogiem?”2. Pytanie to nie ma charakteru 
sceptycznego, lecz egzystencjalny – jest wezwaniem do pogłębienia rozumienia 

1 B. Forte, Trójca Święta jako historia. Esej o Bogu chrześcijan, Kraków: Wydawnictwo 
Salwator 2005, s. 5.

2 Tamże, s. 10.

 0009-0002-1075-807X



151Dawid Sebastian Kuczyński, Bruno Forte, „Trójca Święta jako historia. Esej o Bogu...

wiary. Autor wskazuje, że często wyobrażenie Boga przez wierzących sprowadza 
się do uproszczonych kategorii psychologicznych lub fi lozofi cznych, zamiast do 
doświadczenia osobowej komunii, objawionej w Jezusie Chrystusie. Stąd też 
teologia Trójcy nie może być jedynie systemem pojęć, lecz mistagogią historii, 
prowadzącą do spotkania z Bogiem, który jest Miłością (por. 1 J 4,8).

Na kartach kolejnych rozdziałów Forte konsekwentnie podkreśla, że wszelka 
refl eksja o Trójcy znajduje swoje centrum w misterium paschalnym. „Każda 
abstrakcyjna hipoteza na temat Trójcy i Jej działania w nas traci na znaczeniu 
wobec konkretności Chrystusa, znanego jako Zmartwychwstały, podobnie 
jak wobec Jego życia i dzieła, o których świadczy wiara paschalna”3 – pisze 
autor. Tę „konkretność Chrystusa” należy rozumieć jako punkt odniesienia 
całej teologii trynitarnej: nie poznajemy Boga poza wydarzeniem Jezusa, lecz 
w Nim samym, który objawia Ojca w mocy Ducha. Książka Fortego stanowi 
więc teologiczną medytację o Bogu, który jest historią, nie w sensie przemijal-
ności, lecz w znaczeniu dynamicznej relacji – Boga, który wszedł w czas, aby 
go przemienić od wewnątrz. 

Centralnym punktem refl eksji Bruno Fortego jest tajemnica paschalna, 
rozumiana nie tylko jako wydarzenie historyczne, lecz jako trwałe centrum 
ekonomii zbawienia, w którym Bóg objawia się światu w pełni swej miłości. 
Autor podkreśla, że „tajemnica paschalna stanowi centrum ekonomii zbawie-
nia. Zawsze jest żywym miejscem, w którym miłość Trójcy udziela się ludziom”4. 
W tym sensie Pascha nie jest jedynie wspomnieniem przeszłości, lecz aktualnym 
wydarzeniem teologicznym, które przenika każdy czas i otwiera człowieka na 
uczestnictwo w życiu Boga.

Forte interpretuje wydarzenie Zmartwychwstania Chrystusa jako klucz 
hermeneutyczny dla całej historii: to właśnie w świetle Paschy człowiek może 
zrozumieć siebie, swoje dzieje i przyszłość. „Doświadczenie paschalne tak do-
głębnie naznaczyło ludzi u początków chrześcijaństwa, że na nowo odczytali 
oni w jego świetle swoją przeszłość, teraźniejszość i przyszłość. Pamięć stała 
się wspomnieniem Paschy”5. Oznacza to, że chrześcijańska wiara jest zawsze 
pamięcią o Paschalnym wydarzeniu Boga, które przemienia ludzkie dzieje 
z historii przemijania w historię zbawienia.

Z tego wydarzenia rodzi się również Kościół – wspólnota, która żyje w świetle 
Paschy i czerpie z niej nadzieję. „W świetle Paschy rodzący się Kościół nie tylko 
odczytuje przeszłość i teraźniejszość wiary, ale i przyszłość nadziei, jaką ona 

3 Tamże, s. 20
4 Tamże.
5 Tamże, s. 51.



152 RECENZJE

daje”6 – zauważa Forte. Kościół nie jest więc instytucją zachowującą pamięć 
o Jezusie, ale mistycznym miejscem kontynuacji Paschy, w którym Duch Święty 
czyni żywą obecność Zmartwychwstałego pośród wierzących.

Autor konsekwentnie podkreśla, że cała dynamika historii zbawienia ma 
swoje źródło w miłości Ojca. „W ekonomii zbawienia pełna miłości inicjatywa 
zawsze wypływa od Ojca”7 – pisze Forte, wskazując na trynitarny porządek daru. 
Ojciec jest tym, który posyła Syna w mocy Ducha, aby świat mógł uczestni-
czyć w Jego miłości. W ten sposób historia staje się ikoną życia trynitarnego, 
a ekonomia zbawienia – jego objawieniem i udzieleniem.

Książka Trójca Święta jako historia jest więc próbą przedstawienia trylogicz-
nej struktury historii: od Ojca – przez Syna – w Duchu Świętym. Dla Fortego 
chrześcijaństwo nie jest systemem idei, ale życiem w rytmie Paschy, w którym 
Bóg, człowiek i świat wchodzą w dialog miłości.

Refl eksja Fortego osiąga swoją pełnię w rozdziałach poświęconych Duchowi 
Świętemu, który stanowi dopełnienie trynitarnej historii Boga. Autor, idąc za 
klasyczną teologią relacji trynitarnych, ukazuje proces zrodzenia Syna jako 
„wiekuisty proces miłowania”, w którym miłość Ojca i Syna wzajemnie się prze-
nikają, pozostając jednak odrębną w osobach. „Wiekuisty proces miłowania, 
jakim jest zrodzenie Syna, charakteryzuje się wzajemnym powiązaniem. Można 
w nim wyróżnić dwa aspekty. Jednym z nich jest zróżnicowanie i przezwycię-
żenie zróżnicowania, a drugim – komunia i odrębność”8. W ten sposób Forte 
przedstawia relacyjny charakter Trójcy: Bóg jest wspólnotą miłości, w której 
różnica nie prowadzi do rozdziału, lecz do komunii.

W tej perspektywie kluczową rolę odgrywa Duch Święty, którego autor 
nazywa „Duchem Pocieszycielem trynitarnego cierpienia”. Forte pisze: „W hi-
storii cierpiącej miłości – będącej wyrazem nieskończonej Boskiej wolności 
w kochaniu – znajduje swoje miejsce Duch Święty, Duch Pocieszyciel try-
nitarnego cierpienia w Bogu, a zatem i cierpienia świata. Duch pochodzi od 
Ojca i jednoczy Zrodzonego ze Zdradzającym”9. To niezwykle głęboka intuicja 
teologiczna, w której Forte podejmuje próbę ukazania Ducha Świętego jako 
obecności Boga w ludzkim cierpieniu. Włoski teolog ukazuje, że Bóg nie stoi 
poza dramatem świata, lecz uczestniczy w nim poprzez Ducha, który jednoczy 
to, co zostało zranione.

Forte określa Ducha Świętego jako miłość w działaniu, która otwiera i jed-
noczy: „Jak wygląda refl eksja nad historią Ducha w ramach trynitarnej historii 

6 Tamże, s. 71.
7 Tamże, s. 126.
8 Tamże, s. 145.
9 Tamże, s. 149.



153Dawid Sebastian Kuczyński, Bruno Forte, „Trójca Święta jako historia. Esej o Bogu...

Boga? Punktem wyjścia jest tu ekonomia zbawienia, w której Duch jawi się 
jako ten, Kto otwiera w wolności i jednoczy w miłości”10. Duch jest więc zasadą 
nowości i wolności w historii — to On sprawia, że wydarzenie Paschy trwa, 
że Kościół pozostaje żywą wspólnotą, a świat może być nieustannie odnawiany 
mocą miłości.

W ten sposób pneumonologia Fortego staje się nie tylko dopełnieniem 
chrystologii i teologii Ojca, ale osią dynamicznej historii Boga, w której Bóg 
udziela się człowiekowi w miłości trynitarnej. Książka Trójca Święta jako histo-
ria ukazuje więc Boga nie jako statyczny Absolut, lecz jako Miłość, która jest 
w drodze – ku człowiekowi i wraz z nim.

Bruno Forte, rozwijając swoją refl eksję, ukazuje wydarzenie Paschy jako 
objawienie trynitarnej historii Boga. W Chrystusie ukazuje się bowiem całe 
wewnętrzne życie Trójcy, w której Ojciec, Syn i Duch wzajemnie się udzielają 
w miłości. Autor pisze: „Wydarzenie Paschy objawia trynitarną historię Boga: 
to znaczy historię Ojca, Syna i Ducha. Ukazują się Oni nie tylko w historii 
poprzez bogactwo Ich wzajemnych relacji, ale i we wspaniałej darmowości Ich 
miłości do świata”11. Pascha jest więc ikoną życia trynitarnego, w której objawia 
się nie tylko relacja Boga do człowieka, lecz również wewnętrzna dynamika 
samego Boga – miłość, która przekracza siebie w darze.

W świetle tej tajemnicy Kościół staje się pamięcią i przestrzenią uobecnienia 
Paschy. Forte zauważa, że „paschalna pamięć rodzącego się Kościoła uznała 
w akcie stworzenia fakt obecności samej Trójcy”12. Oznacza to, że stworzenie 
nie jest czymś zewnętrznym wobec Boga, lecz uczestnictwem w Jego miłości. 
Cały świat – od stworzenia po odkupienie – zostaje wpisany w historię Trójcy, 
która od początku była „dla” człowieka. Dlatego człowiek jako stworzenie na 
obraz Boga, zajmuje w tej historii miejsce szczególne: „Pośród wszystkiego stwo-
rzenia człowiek stanowi ostatni element i szczyt w stwórczym dziele Boga”13.

Człowiek jest więc nie tylko odbiorcą Bożej miłości, ale jej współuczestni-
kiem – zdolnym do dialogu z Bogiem, który stał się historią. W tym świetle 
Kościół jawi się jako wspólnota pamięci i nadziei, żyjąca w rytmie Paschy. Jak 
pisze Forte: „Począwszy od przemieniającego doświadczenia Paschy, rodzący się 
Kościół na nowo odczytał nie tylko przeszłość i teraźniejszość, ale i przyszłość 
historii. Ze świadomością i wspomnieniem Paschy wiąże się bowiem trynitarna 
nadzieja”14.

10 Tamże, s. 183-184
11 Tamże, s. 192.
12 Tamże, s. 220.
13 Tamże, s. 241.
14 Tamże, s. 290



154 RECENZJE

Tym samym włoski teolog prowadzi czytelnika do wizji Boga, który jest hi-
storią miłości trwającą w Kościele, a historia ludzkości – mimo swego dramatu 
i cierpienia – znajduje sens w Trójcy. Jego myśl można odczytać jako zaproszenie 
do teologii nadziei: Bóg, który objawił się w historii, nie przestaje działać; Jego 
miłość wciąż stwarza, odnawia i prowadzi ku pełni.

Książka Trójca Święta jako historia to jedno z ważniejszych współczesnych 
opracowań teologii trynitarnej. Forte łączy w niej głębię spekulatywną z wymia-
rem duchowym, a zarazem otwiera nową perspektywę: Trójca nie jest jedynie 
dogmatem, lecz wydarzeniem, które trwa. Jego język – choć momentami gęsty 
i metaforyczny – zachowuje wymiar mistagogiczny, prowadząc czytelnika do 
kontemplacji tajemnicy.

Forte wyróżnia się połączeniem refl eksji o Trójcy z teologią historii. Pokazuje, 
że Bóg jest obecny w dziejach człowieka nie tylko poprzez swoje działanie, ale 
przez samą istotę bycia Bogiem – jako Miłość, która jest historią.

Dla współczesnego chrześcijanina, żyją cego w świecie coraz bardziej za-
mkniętym na transcendencję, lektura Fortego staje się wezwaniem do wiary 
dynamicznej, zakorzenionej w paschalnej nadziei. Książka ta nie tylko pogłębia 
rozumienie Trójcy Świętej, ale także uczy, jak żyć w rytmie historii Boga – 
w miłości Ojca, przez Syna, w mocy Ducha Świętego.



NOTY O AUTORACH

ADAM BUDZIŃSKI – magister licencjonowany teologii moralnej, licencjat pracy 
socjalnej, uczestnik Specjalistycznego Kursu Teologicznego na Katolickim Uniwer-
sytecie Lubelskim Jana Pawła II.
ORCID: 0009-0007-5177-1955

MAREK CITKOWSKI – absolwent Zespołu Szkół Ogólnokształcących w Knyszynie 
i VI Liceum Ogólnokształcącego w Białymstoku. Obecnie student Archidiecezjalnego 
Wyższego Seminarium Duchownego w Białymstoku.
ORCID: 0009-0009-1739-7431

MARCIN CHMIEL – kapłan Archidiecezji Lubelskiej, Absolwent Metropolitalnego 
Seminarium Duchownego w Lublinie; 2014 – magisterium z teologii na Wydziale 
Teologicznym KUL; 2024 – magisterium i licencjat z prawa kanonicznego na Wy-
dziale Prawa, Prawa Kanonicznego i Administracji KUL; od 2024 – audytor w Sądzie 
Metropolitalnym w Lublinie.
ORCID: 0009-0004-4035-0512

MACIEJ FIEĆKO – absolwent studiów magisterskich Wydziału Nauk o Edukacji 
Uniwersytetu w Białymstoku na kierunku pedagogika. Aspirant do Szkoły Doktor-
skiej Uniwersytetu w Białymstoku. Zainteresowania badawcze: edukacja alternatywna, 
personalizm, logoterapia, tutoring.
ORCID: 0009-0003-6667-2547

KRZYSZTOF GOŁĘBIEWSKI – radca prawny specjalizujący się w prawie karnym 
i administracyjnym, w tym w szczególności w prawie medycznym i prawie ochrony 
środowiska, a w szczególności w społecznej odpowiedzialności za stan środowiska. 
W latach 2012-2023 związany z administracją publiczną szczebla samorządowego 
i centralnego. Jest autorem i współautorem szeregu zmian legislacyjnych, w tym no-
welizacji przepisów Kodeksu karnego w obszarze przestępstw przeciwko środowisku. 
Współpracuje z samorządami zawodowymi środowisk medycznych, m.in. z OIL w War-
szawie w ramach programu LEX DOCTOR. Pełnomocnik w procesach karnych i ad-
ministracyjnych, a także w sprawach z zakresu odpowiedzialności zawodowej lekarzy. 
Wykładowca akademicki oraz prelegent wielu szkoleń i konferencji specjalistycznych. 
Autor komentarzy i publikacji.
ORCID: 0009-0002-2353-899X

LESZEK MARIUS JAKONIUK – kapłan Archidiecezji Białostockiej, absolwent 
Archidiecezjalnego Wyższego Seminarium Duchownego w Białymstoku i Uniwer-
sytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie. W latach 2002–2005 odbył 
studia specjalistyczne z katechetyki (pédagogie de la foi) w Institut Catholique de 



156 OSOBA I WSPÓLNOTA

Paris, zakończone dyplomem DSET (Diplôme Supérieur d’Études Théologiques), 
a w 2010 r. ukończył studia doktoranckie na Université de Strasbourg. Od 2014 r. pra-
cownik Katedry Teologii Katolickiej Uniwersytetu w Białymstoku; sekretarz redakcji 
czasopism „Rocznik Teologii Katolickiej” i „Studia Teologii Dogmatycznej”. Członek 
Stowarzyszenia Katechetyków Polskich, prezes Stowarzyszenia Mess’AJE Polska, od 
2019 r. wicedyrektor Wydziału Katechetycznego Kurii Metropolitalnej Białostockiej. 
Redaktor i konsultant językowy polskiej wersji publikacji Odkrywać źródła wiary 
w Biblii (Kielce, 2023). Autor i współautor publikacji m.in.: Exsultet (wymiar kate-
chetyczny), w: Leksykon katechetyczny (Kielce 2022); Les chants de Taizé (Paris 2021); 
Archbishop Edward Kisiel: The “Primary Catechist” of the Diocese (Białystok 2018); 
The French and Polish Versions of the Catechism of the Catholic Church… (Białystok 
2017); L’Exultet – une catéchèse vécue (Białystok 2013); L’Exultet – La Bonne Nouvelle 
chantée (Białystok 2012). Jego zainteresowania naukowe obejmują eklezjotwórczy 
wymiar katechezy i liturgii, tożsamość eklezjalną w Europie, podmiotowość w dialogu 
międzykulturowym i międzywyznaniowym.
ORCID: 0000-0001-6571-3923

KAROL KONDRACIKOWSKI – dr nauk teologicznych, kapłan Archidiecezji Bia-
łostockiej, wykładowca teologii moralnej w Archidiecezjalnym Wyższym Seminarium 
Duchownym w Białymstoku, dyrektor Wydziału Duszpasterstwa Kurii Metropolitalnej 
Białostockiej, archidiecezjalny duszpasterz samorządowców i parlamentarzystów oraz 
archidiecezjalny duszpasterz ds. duszpasterstwa sportowego.
ORCID: 000-0002-4082-7286

PIOTR KOSIAK – doktor, profesor zagraniczny; Full Professor Managment and 
Business Administration Azteca University; Visting Professor Zhejiang University; 
Wykładowca Zarządzania na Uniwersytecie Civitas; Master of Business Administration 
(MBA). Seminarium habilitacyjne z etyki społecznej odbył na Uniwersytecie w Lu-
cernie w Szwajcarii. Doświadczony menadżer, etyk biznesu, teolog, biblista. Członek 
Stowarzyszenia Biblistów Polskich. Ekspert z zakresu społecznej odpowiedzialności 
biznesu, negocjacji, zarządzania kapitałem ludzkim, ekonomii społecznej oraz zrówno-
ważonego rozwoju.
ORCID: 0000-0003-1136-4507

DAWID SEBASTAIN KUCZYŃSKI – student IV roku Archidiecezjalnego Wyż-
szego Seminarium Duchownego w Białymstoku – Uniwersytet kardynała Stefana 
Wyszyńskiego w Warszawie.
ORCID: 0009-0002-1075-807X

POLINA PAVLUSENKO – studentka psychologii Katolickiego Uniwersytetu Lu-
belskiego Jana Pawła II. Jej zainteresowania naukowe obejmują psychologię traumy, 
duchowość w kontekście zdrowia psychicznego oraz procesy radzenia sobie w sytu-
acjach kryzysowych. 
ORCID: 0009-0001-8806-9138



157Noty o Autorach

MARIUSZ PIECYK – prezbiter diecezji Fréjus-Toulon (Francja); święcenia pre-
zbiteratu przyjął we Włocławku w 2005 r.; studia na Uniwersytecie Mikołaja Koper-
nika w Toruniu (2001-2005) i na Uniwersytecie Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
w Warszawie (2007-2011), doktor teologii – specjalność: teologia ekumeniczna; 
wykładowca teologii ekumenicznej, sakramentologii i religiologii w Institut Supérieur 
de Philosophie et de Théologie w La Castille oraz w Institut Diocésain de Formation 
Pastorale w La Castille (afi liowany do Institut Catholique w Lyon); referent ds. eku-
menizmu w diecezji Fréjus-Toulon; dyrektor metropolitarnego sekretariatu ds. jedności 
chrześcijan w Marsylii.
ORCID: 0000-0002-6687-921X

ADAM WIŃSKI – prezbiter Archidiecezji Białostockiej, misjonarz na Kubie 2015-
2023, misjolog, duszpasterz. Autor licznych publikacji z zakresu misjologii, nauczania 
papieża Franciszka. Opublikował m.in.: Wiński A., Pielgrzymki papieży na Kubę – tło, 
przebieg, znaczenie, „Lumen Gentium. Zeszyty Misjologiczne”, 1(2017), s. 72-111; 
Wiński A., Współczesne formy duszpasterstwa na Kubie, [w:] Jan Paweł II na Kubie, 
Z. Struzik (red.), Warszawa 2020, s. 51-64; Wiński A., Iść za ludem słuchającym Boga 
– czyli o procesie synodalnym na Kubie, [w:] Droga synodalna w Kościołach pozaeuro-
pejskich, Z. Struzik (red.), Warszawa 2023, s. 149-174; Wiński A., Współczesne formy 
akomodacji misyjnej na przykładzie Kuby, „Annales Missiologici Posnanienses”, t. 27, 
2022, s. 99-109; Wiński A., Jan Paweł II i kult Matki Bożej z Aparecida, [w:] Jan Paweł 
II w Amazonii brazylijskiej, Z. Struzik (red.), Warszawa 2024, s. 125-138; Wiński A., 
Paradygmat Nowej Ewangelizacji w dokumentach i praktyce Kościoła na Kubie, Peliplin: 
Bernardinum 2023; Wiński A., Współczesne formy niewolnictwa wg papieża Franciszka, 
„Ateneum Kapłańskie”, t. 185, lipiec-sierpień 2025, s. 80-93.
ORCID: 0000-0001-6870-8097



Zasady publikowania
1.  Jeśli Redakcja „Studiów Teologii Dogmatycznej” nie określi języka, w jakim ma 

być opublikowany dany tom czasopisma, to artykuły naukowe przyjmowane są 
do publikacji w języku polskim i językach kongresowych (angielskim, francuskim, 
hiszpańskim, niemieckim, rosyjskim, włoskim).

2.  Redakcja wymaga rzetelności i uczciwości naukowej autorów w przedkładanym 
materiale do druku. W przeciwnym razie Redakcja zastosuje procedury ghostwriting, 
guest authorship, a wykryte przypadki będą demaskowane włącznie z powiadomieniem 
odpowiednich podmiotów, których dobro zostało naruszone.

3.  Do artykułu powinna być dołączona afi liacja autora, krótki biogram (do 400 znaków 
ze spacjami) oraz adres mailowy do korespondencji.

4.  Każdy artykuł (bez względu na język, w jakim został zredagowany) winien zawierać 
krótkie streszczenie w języku polskim (do 800 znaków ze spacjami) i w języku angiel-
skim (do 800 znaków ze spacjami) oraz słowa kluczowe w języku polskim i w języku 
angielskim. Autor powinien także dołączyć do artykułu jego tytuł w języku polskim 
i w języku angielskim.

5.  Objętość artykułu, łącznie z ewentualnymi tablicami, rysunkami itp., nie powinna 
przekraczać 28 000 znaków ze spacjami. Do artykułu należy także dołączyć biblio-
grafi ę załącznikową.

6.  Artykuł powinien być sprawdzony pod względem językowym. Pisownia powinna być 
zgodna z normami języka, w jakim został zredagowany artykuł. 

7.  Jeśli język artykułu nie jest językiem rodzimym autora, należy zadbać, aby osoba, 
dla której jest to język rodzimy (native speaker), dokonała korekty tekstu. Dane tej 
osoby powinny być przesłane wraz z artykułem.

8.  Przesłany tekst powinien być zapisany w jednym z następujących formatów: *.doc, 
*.docx, zaś wszelkie ryciny, wykresy, symbole grafi czne w formacie PDF.

9.  Każdy artykuł jest recenzowany przez dwóch rzetelnych recenzentów z ośrodków 
naukowych krajowych lub zagranicznych. Artykuł recenzowany jest poufnie i anoni-
mowo. Stosowany jest model, w którym autor/autorzy i recenzenci nie znają swoich 
tożsamości (double-blind review process).

10.  Materiały do druku należy przesyłać do końca października poprzedzającego rok 
wydania „Studiów Teologii Dogmatycznej” na adres: ktk@uwb.edu.pl. Tylko arty-
kuły nadesłane w terminie, spełniające powyższe wymogi redakcyjne oraz te, które 
uzyskają pozytywne recenzje, będą brane pod uwagę przy redakcji tomu „Studiów 
Teologii Dogmatycznej”. Ostateczną decyzję o publikacji artykułu w „Studiach Teo-
logii Dogmatycznej” podejmuje redaktor naczelny czasopisma.

11.  Szczegółowe wskazania dotyczące tekstu głównego artykułu i zamieszczanych w ar-
tykule przypisów oraz zasady recenzowania znajdują się na stronie internetowej: 
www.std.uwb.edu.pl.



Procedury recenzowania
1.  Procedura recenzowania artykułów w „Studiach Teologii Dogmatycznej” jest zgodna 

z zaleceniami opisanymi w broszurze Ministerstwa Nauki Szkolnictwa Wyższego „Do-
bre praktyki w procedurach recenzyjnych w nauce”, Warszawa 2011.

2.  Autorzy, przysyłając pracę do publikacji w czasopiśmie, wyrażają zgodę na proces 
recenzji.

3.  Arkusz recenzji naukowej znajduje się na stronie internetowej „Studiów”.
4.  Nadesłane artykuły są poddane ocenie w pierwszej kolejności przez Redakcję.
5.  Publikacje są recenzowane przez dwóch rzetelnych recenzentów, którzy nie są człon-

kami Redakcji pisma i posiadają co najmniej stopień doktora.
6.  Nadesłane prace nie będą wysyłane do recenzentów z tej samej placówki, z której po-

chodzą Autorzy, oraz do osób mogących pozostawać z Autorem w konfl ikcie interesów.
7.  Prace recenzowane są poufnie i anonimowo. Stosowany jest model, w którym autor/

autorzy i recenzenci nie znają swoich tożsamości (double-blind review process).
8.  Każdy tom „Studiów” jest recenzowany przez niezależnych dwóch zewnętrznych 

recenzentów, którzy weryfi kują nadesłane artykuły i recenzje.
9.  Pracy nadawany jest numer redakcyjny, identyfi kujący ją na dalszych etapach procesu 

wydawniczego.
10.  Recenzentom nie wolno wykorzystywać wiedzy na temat pracy przed jej publikacją.
11.  Recenzja w postaci elektronicznej jest przesyłana na adres ktk@uwb.edu.pl oraz 

w formie papierowej z odręcznym podpisem. Jest ona przechowywana w Redakcji 
przez okres 5 lat.

12.  Ostateczną kwalifi kację do druku podejmuje Redaktor Naczelny na podstawie analizy 
uwag zawartych w recenzji i ostatecznej wersji artykułu dostarczonej przez Autora.

13.  Raz w roku Redakcja zamieszcza na stronie internetowej uaktualnioną pełną listę 
Recenzentów, z którymi współpracuje.





<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 15%)
  /CalRGBProfile (Adobe RGB \0501998\051)
  /CalCMYKProfile (Coated FOGRA39 \050ISO 12647-2:2004\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /UseDeviceIndependentColor
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams true
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo false
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Preserve
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (Europe Prepress)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 15
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 15
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.76
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 15
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 15
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 300
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /None
  /MonoImageResolution 300
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects true
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /POL ([Na podstawie 'do InDesigna'] These are the default settings when saving an Illustrator file as an Adobe PDF document. Use these settings when you plan on editing the file again in Illustrator, or when you need to place it in a layout application such as InDesign, or when the final use of the file is unknown.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /ClipComplexRegions true
        /ConvertStrokesToOutlines true
        /ConvertTextToOutlines false
        /GradientResolution 150
        /LineArtTextResolution 300
        /PresetName <FEFF>
        /PresetSelector /UseName
        /RasterVectorBalance 0.750000
      >>
      /FormElements true
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [600 600]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


