Tomasz Andrzej Gradzki @ 0009-0005-0628-482X

Istituto Liturgia Pastorale, Padova
DOI: 10.15290/5td.2023.09.03

MATER MISERICORDIAE
UN CONFRONTO FRA QUATTRO COLLETTE

MATER MISERICORDIAE. A COMPARISON
BETWEEN FOUR COLLECTS

The purpose of this article is to examine the content of the four collects in
which the Mother of God is called by the title of the“Mother or Queen of Mercy”.
Every prayer — more or less evidently — refers to the virtue of Mercy. However,
Mercy is an attribute of God. For this reason it is important to discover the
dynamic that allows this divine characteristic to be attributed to Mary. Finally,
the way in which the Holy Virgin refers us to God - the only source of Mercy
- will be presented through the similarities and differences between them.

Key words: Mother of Mercy, Queen of Mercy, collect, Macerata, Vilnius.

Introduzione

Durante il Giubileo straordinario della misericordia, Papa Francesco ha
ricordato che la misericordia ¢ il primo attributo di Dio, proprio perché il
suo nome ¢ il Misericordioso'. Le parole semplici e dirette del Pontefice, pit
volte nel corso dell’Anno giubilare, hanno ribadito che la misericordia, in
modo del tutto unico e speciale, esprime I'amore divino verso 'umanita e il
mondo intero. La dinamica di questo amore da il senso profondo alle Sacre

! Cf. Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio ¢ il Misericordioso (13 ianuarii 2016)»

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-france-
sco_20160113_udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

37

Scritture, & lodata nelle opere dei Padri, ha preso forma nella vita dei santi e,
infine, caratterizza tutta 1’azione della Chiesa’. Quel movimento da un lato
viscerale, presente nella radice ebraica di misericordia, e dall’altro cordiale,
debitore della sua forma latina, ha voluto rendersi tangibile ed entrare nella
storia. Infatti, il Papa nelle prime parole della Bolla di indizione del Giubileo,
ci ha ricordato che «Gesu Cristo ¢ il volto della misericordia del Padre»®. Que-
sto volto si & reso visibile attraverso il mistero dell'incarnazione. Grazie al fiat
della Vergine Maria ¢ stato tessuto nel suo grembo. Senza il cuore e la carne
di Maria non ci sarebbe alcun visibile volto del Dio con noi. In quanto Madre
di Gesti, Maria ha conosciuto la profondita del mistero di Dio fatto uomo e cosi
la sua vita ¢ stata plasmata dalla presenza della misericordia fatta carne’. In
tal modo tutta l'esistenza di Maria ¢ divenuta un cantico di lode a Colui che
¢ misericordioso e pietoso (cf. Es 34,6; Sal 103,8). Siamo quindi nella realta
della divina maternitd e di conseguenza in una maternita di misericordia.
Per questo motivo, strettamente cristologico, tra i vari titoli con cui la
Chiesa invoca 'intercessione della Vergine Maria si trova anche quello della
Mater misericordiae. E un titolo molto caro alla pieta mariana. La sua antichita
in Oriente ¢ attestata dagli scritti di numerosi autori® tra cui san Giacomo
di Sarug (1521), uno dei pitt importanti scrittori siriaci. Il vescovo di Sarug,
venerato tra i Siri insieme a sant'Efrem (7373) come dottore e colonna della
Chiesa, in una delle sue omelie festive, si rivolge alla Vergine chiamandola
«Madre di misericordia»’. In Occidente, si ritiene che sant’Oddone (7942),
abate di Cluny, abbia per primo attribuito alla Madre di Dio questo celebre
titolo®. Inoltre, possiamo dedurre la sua secolare storia anche dalle composi-
zioni medioevali e in particolare dall’antifona Salve Regina e dall'inno Salve,

2 Cf. SM. Perrella, «“Mater Misericordiae™ Maria beneficiaria e testimone della Miseri-

cordia. Alcune riflessioni teologiche», Marianum 78 (2016) 172.

Franciscus, «Litterae apostolicae sub plumbo datae Misericordiae Vultus (11 aprilis 2015)

1», Acta Apostolicae Sedis (=AAS) 107 (2015/5) 399.

4 Cf. C. Maggioni, «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», Riparazione ma-
riana 101 (2016/1) 7; cf. C. Maggioni, «Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio
e PDF del 09 gennaio 2016, Sabato mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.
com/mp3/09-01-2016.mp3 (accesso: 21-03-2023).

Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 24.

Cf. S. De Fiores, «Misericordia», in Idem, Maria. Nuowissimo Dizionario, vol. 2, Bologna

2006, 1172.

7 Cf. Tacobus Sarugensis, «Omelia festiva LXXXI», in Omelie mariologiche di S. Giacomo
di Sarug. Introduzione, traduzione dal siriaco e commento (Lateranum. Nova Serie XIX

1-4), ed. C. Vona, Romae 1953, 193.

8 Cf. Ioannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», in Sancti Odonis Opera Omnia, ed. J.-P. Mi-
gne (Patrologiae cursus completus. Series Latina 133), Parisiis 1853, 47.



38

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Mater misericordiae, tuttora presenti nell’'Ordo Cantus Officii’. Queste due
opere poetiche e musicali, che rievocano I'atteggiamento misericordioso di
Maria verso il popolo di Dio, sono solo alcune testimonianze di una pit am-
pia tradizione orante della Chiesa. Infatti, nel corso dei secoli, in vari luoghi
del cristianesimo, sono stati composti dei diversi formulari delle Messe, che
rendono grazie a Dio, invocando I'intercessione della Mater misericordiae.

Un esempio per eccellenza di tale formulario si trova nella Collectio Missarum
de Beata Maria Virgine. Questa preziosa raccolta di Messe, nella parte dedicata
al Tempo Ordinario, ci offre il formulario intitolato «Maria Vergine, Regina
e Madre della misericordia» (n. 39). Questa in realta sara la prima fonte da
cui verranno attinte le orazioni per la nostra analisi. Le altre preghiere, che
saranno prese in esame, provengono dai formulari storici delle Chiese locali
di Macerata e di Vilnius, dove la «<Madre di misericordia» & venerata come
santa Patrona.

Visto che per mezzo della colletta viene espresso il carattere della celebra-
zione'®, per il poco spazio a disposizione per il presente elaborato, verranno
messe a confronto solo le collette dei formulari poc’anzi nominati.

Maria Vergine, Regina e Madre della misericordia

Una preziosa chiave di lettura teologico-liturgica si trova gia nell'intro-
duzione al formulario n. 39, che comprende due titoli di frequente attribuiti
alla Vergine Maria, entrambi pieni di dolcezza e carissimi ai fedeli: «Regina di
misericordia» e «Madre di misericordia»!!.

Questi titoli acquisiscono il loro vero significato alla luce della Parola di Dio.
Infatti la Scrittura & molto precisa nel parlarci di Dio misericordioso e pietoso
(cf. Es 34,6; Sal 103,8), mentre non lo & altrettanto per i titoli mariani presenti
in questo formulario.

Per conoscere il nesso tra la misericordia divina e Maria, dobbiamo ricorrere
ai momenti in cui la Vergine ha sperimentato la misericordia del Padre. Egli
che, nel suo disegno di salvezza, I'ha preservata dal peccato (Immacolata)
e dalla corruzione del sepolcro (Assunta), ora la rende Madre e Regina di

? Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio typica

altera, Citta del Vaticano 2015, 166; 226.

Cf. Institutio Generalis Missalis Romani, 54, in Missale Romanum ex decreto sacrosancti
(Ecumenici Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum loannis
Paulis Pp. II cura recognitum, editio typica tertia, Citta del Vaticano 2002 (=MR), 31.

Cf. Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine. Editio
Typica, vol. 1, Citta del Vaticano 1987, 151-152; cf. O. C. Martinez, «Reina y madre de
misericordia: formulario n. 39 de las misas de la Virgen Marfa», Ephemerides mariologicae

66 (2016) 391.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette 39

misericordia. In questo orizzonte 'eucologia del nostro formulario & precisa
nell’attribuire a Dio cio che ¢ suo, e a Maria cid che & suo per volere divino.
Infatti, nelle due orazioni colletta a scelta, 'accento cade sull’atteggiamento
benevolo e pietoso di Dio Padre, al quale ricorriamo per intercessione di
Maria «Madre di misericordia», che egli stesso ci ha donato come «Regina
di misericordia»'2.

Ora diamo voce alle singole orazioni colletta del formulario n. 39 della
Collectio Missarum.

12 colletta: Deus, cuius misericordiae

Il testo della prima colletta nella lingua latina si presenta in modo seguente?’:

Deus, cuius misericordiae non est numerus,
concede nobis,

intercedente beata Maria Virgine,
misericordiae Matre,

ut, clementiam tuam experientes in terris,
gloriam consequi mereamur in caelis.
Nella lingua italiana viene tradotto cosi'*:
Dio di bonta infinita,

concedi ai tuoi fedeli,

per intercessione della beata Vergine Maria,
madre di misericordia,

di sperimentare sulla terra la tua clemenza,

e di contemplare la tua gloria nel cielo.

Analisi

La colletta presa in esame presenta la tipica forma delle orazioni roma-
ne. Linvocazione semplice & rivolta direttamente a Dio ed & seguita da un

Cf. Maggioni, «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», 8-9; cf. Maggioni,
«Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio e PDF del 09 gennaio 2016, Sabato
mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.com/mp3/09-01-2016.mp3 (accesso:
21-03-2023).

Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine, vol. 1, 152.

Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria. Raccolta di formulari
secondo l'anno liturgico, vol. 1, Citta del Vaticano 1987, 127.



40

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

ampliamento che confessa la grandezza della misericordia di Dio. La medesima
amplificazione & gia presente nel Sacramentario Gelasiano, nell’orazione per
il defunto vescovo®. Essa, in poche parole, fa una sintesi della storia della
salvezza dove sono custoditi gli incalcolabili momenti in cui «Dio ricco di
misericordia» (Ef 2,4) si & mostrato tale in modo infinito ed eterno, per sempre
(cf. Sal 102; 136) — le verita ricordate dalla seconda proposta di letture per la
liturgia della Parola di questo formulario’®. Purtroppo, la bellezza di quest’e-
spressione non si trova nella traduzione italiana. La profondita e la ricchezza
delle parole dell’amplificazione latina vengono sostituite dal loro sinonimo che
esprime l'infinita bonta di Dio'". In tal modo il legame tra Dio e la misericordia
non ¢ cosi evidente, quanto nel suo originale latino.

Dopo questa invocazione, 'orazione procede con la parte che esprime la
supplica dei presenti. Il motivo di questa petizione ¢ la fiducia nell'intercessione
della Vergine Maria che, proprio in questa parte, viene chiamata con il titolo
di «Madre di misericordia». Solo perché Dio per primo, ricordandosi della sua
misericordia, ha soccorso il suo popolo, innalzando alle grandezze reali 'umile
sua serva (cf. Le 1,46-55), ora lo stesso popolo ricorre a Colei che ha speri-
mentato la bonta divina e ne ¢ una magnifica testimone. Quest'intercessione
¢ un’eco del Vangelo di Cana (Gv 2,1-11) proposto come lettura biblica nel
primo schema di letture’®.

Infine, & specificato il duplice scopo della richiesta. Lorazione parte dall’e-
sperienza terrestre della misericordia di Dio, che perd non si esaurisce solo in
questa vita, ma ci prepara alla contemplazione gloriosa nei cieli. La testimone
di questo dinamismo salvifico & la Vergine Maria. Ella, nel corso della sua
vita terrestre, ha sperimentato la divina misericordia. Ora, assunta alla gloria
celeste, continua a intercedere per il popolo che dalla «valle di lacrime» I'ha
invoca come Madre della misericordia, una madre clementissima, tenerissima
e dolcissima, come scrive San Lorenzo da Brindisi (f1619), commentando il
Salve Regina®. Tutti questi aggettivi si possono racchiudere in una sola parola:
caritas. Infatti, ci ricorda il Concilio Vaticano II, la santa Vergine «nella sua

Liber Sacramentorum Romana Aclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat. 316/ Paris
Bibl. Nat. 7193, 41/56) Sacramentarium Gelasianum (RED Series Maior. Fontes IV), edd.
L.C. Mohlberg — L. Eizenhofer — P. Siffrin, Roma 1981, 1634.

16 Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 2, 156-157.
17 Cf. Idem, vol. 1, 127.
18 Cf. Idem, vol. 2, 155.

Cf. Laurentius a Brindisi, «Sermo II de exordio invocationis: potentia et misericordia
Virginis», in S. Laurentii a Brundusio Opera Omnia, vol. I. Mariale, edd. Patribus Min.
Capuccinis prov. Venetae, Patavii 1928, 391.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

41

materna carita si prende cura dei fratelli del Figlio suo ancora pellegrini e posti
in mezzo a pericoli e affanni, fino a che non siano condotti nella patria beata»%.

Sintesi

La colletta appena esaminata, sullo sfondo degli incalcolabili momenti della
storia in cui Dio si & mostrato misericordioso, presenta Maria come Colei che
intercede per noi presso Dio, 'unica vera fonte della misericordia. Proprio per-
ché la Vergine Maria & la Madre di Cristo — il volto visibile della misericordia
del Padre — pud essere chiamata con il titolo della Mater Misericordiae. Maria
per eccellenza ¢ la testimone della misericordia di Dio. Ella, nel corso della
sua vita terrestre, ha sperimento questo divino attributo e, per questo motivo,
ora glorificata nei cieli, & propizia a condividere il dono divino con quelli che
invocano il suo misericordioso patrocinio. In tal modo la prima colletta del
formulario n. 39 della Collectio Missarum fa emergere I'intercessione di Maria,
come un mezzo sicuro per accedere alla misericordia del Padre.

22 colletta: Aures tuae pietatis

Il testo latino della seconda colletta recita®":

Aures tuae pietatis inclina, sancte Pater,

ad filios tuos qui, culpa gravati, ad te revertuntun,

et tuam invocant clementiam, qua motus,

Filium tuwm misisti mundi Salvatorem

et sanctam Mariam constituisti misericordiae Reginam.
Nella lingua italiana, la traduzione ufficiale si presenta in modo seguente?*:
Tendi l'ovecchio della tua pieta, o Padre,

ai tuoi figli che gemono sotto il peso della colpa;

li accolga sulla via del ritorno U'amore senza limiti

che ti spinse a mandare il Figlio come Salvatore,

e a donarci Maria come regina di misericordia.

2 Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Constitutio dogmatica de
Ecclesia Lumen gentium (21 novembris 1964) 62», AAS 57 (1965) 63.
i Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine, vol. 1, 152.

2 Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 1, 128.



42

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Analisi

Lorazione inizia dalla petizione, che ¢ rivolta a Dio, di tenere 'orecchio
della sua pieta attento alla richiesta dei figli. Tale petizione si trova gia nel
Sacramentario Gregoriano, nella parte delle Orationes pro peccatis®®. Una
simile richiesta, perd in chiave mariana, si trova anche nell’'omelia natalizia

di sant’‘Oddone (1942)%*:

O Domina, mater misericordiae, tu nocte ista mundo edidisti Salvatorem; oratrix
pro me dignanter existe. Ad tuum gloriosum et singularem confugiopartum, piisima,
et tu meis precibus aures tuae pietatis inclina. Vehementer expavesco ne vita mea tuo
discipliceat Filio, et quia, Domina, per te mundo se manifestavit, propter te quaeso
absque dilatione misereatur mei.

Giovanni di Salerno (fsec. X), nella sua Vita Sancti Odonis, riferisce che
quel secondo abate di Cluny era solito chiamare Maria «Madre di misericor-
dia». Lorigine sarebbe nota: un ex-brigante, diventato monaco di Cluny, vide
in sogno una bella signora che gli chiese se la riconosceva. Poiché il monaco
rispose negativamente, essa si presentd: «Ego sum mater misericordiae»?. 1l
titolo esprimeva una maternitd misericordiosa, che fu rapidamente accolta
dalla devozione privata e cosi lo stesso Odone di Cluny pregava in questi
termini la Madre del Salvatore. Questa preghiera fu ripresa in seguito, fino
al secolo XVI?*.

Dopo la petizione, si trova I'invocazione. Il titolo con cui Dio viene chiamato
¢ composto da due semplici e, al contempo, molto profonde parole: «Padre
santo». Cosi, in un'unica espressione, viene confessata la paternita e la san-
tita di Dio. Solo perché Dio & Padre, i figli tornano a lui, cercando nella sua
santita la liberazione dal peso della colpa.

Lorazione procede con il molto articolato motivo per cui si chiedono a Dio
il suo ascolto e la sua clemenza. Il motivo, nella sua prima parte, allude alla
parabola del «Padre misericordioso», che nel suo paterno amore attende il
ritorno del figlio (cf. Lc 15,11-32). Il verbo qui usato (revertor = ritornare)

B Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico. Ad fidem codicis cameracensis

164 compluribus collatis codicibus saeculo IX extratis, in Le Sacramentarie grégorien. Ses
principales formes d'apres les plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome premier.
Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. ]. Deshusses, Fribourg 1979, 875.

2 Ioannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», 47.

5 Idem, 72.

% Cf. H. Barré, Prieres anciennes de ['Occident a la Mére du Sauveur. Des origines a saint

Anselme, Paris 1963, 112-113.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

43

richiama anche tutti gli episodi veterotestamentari del ritorno del popolo d'I-
sraele dalla schiavitu alla liberta della terra dei padri. Questa patria terrestre
¢ solo I'immagine di quella celeste. Percio va ribadito che il ritorno dall’Egitto,
come anche quello da Babilonia, non sono stati opera del popolo, bensi la
manifestazione della potenza di Dio, che ha ascoltato il grido del suo popolo
(cf. Es 6,5; Est 4,17)%" — i fatti richiamati dalla prima proposta di letture di
questo formulario®.

Questi momenti relativi alle storiche liberazioni erano soltanto un prean-
nuncio della liberazione definitiva e totale in Cristo, che ¢ richiamata nella
seconda parte del motivo di quest’orazione, sviluppata in due momenti. Il
primo richiama il dono del Figlio, il secondo il dono della Madre. Infatti, scri-
ve san Giovanni evangelista, «Dio ha tanto amato il mondo da dare il Figlio
unigenito» (Gv 3,16). Abbiamo qui a che fare con un duplice movimento che
definisce la dinamica della misericordia divina: da un lato ci sono i figli che ri-
tornano al Padre, da un altro c’¢ il Padre che, mosso dall’'amore, manda verso
di loro il suo Unigenito — il volto visibile della sua misericordia®.

Questo Figlio ha portato a compimento la volonta del Padre, fino ad offrirsi
sulla croce per la salvezza del mondo. Proprio in quest’'ora decisiva della sua
vita, si & mostrata la regalita di un Messia che «regna dal legno», un’espressione
dell'inno Vexilla regis, cantato nei vespri della Liturgia della settimana santa
e nella festa dell’Esaltazione della Santa Croce®. Sul Calvario, la Madre del
Rex Iudaeorum ¢ costituita la madre del discepolo amato (cf. Gv 19,19; 25-27).
Per questo suo legame con il Figlio, ¢ chiamata nella parte finale dell’orazione
con il titolo di «Regina di misericordia». Infatti, nella tradizione dell’antico
Vicino Oriente, la figura istituzionalmente rilevante di regina non ¢ la sposa,
bensi la madre’!. E interessante notare che 'appellativo Regina misericordiae
¢ molto caro alla pietd mariana. Infatti, in origine, era gia presente nell’antifona
Salve Regina, successivamente cambiato in Salve, Regina, mater misericordiae®*.

i Cf. «Esilio», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari della Bibbia,

edd. L. Ryken - J.C. Wilhoit — T. Longman III, ed. it. M. Zappella, Cinisello Balsamo
2006, 467, «Figlio prodigo», idem, 518-519; «Ritorno, racconti di», idem, 1222-1223.

8 Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 2, 153.

2 Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 1.

30 Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio typica

altera, Citta del Vaticano 2015, 298.

Cf. S. De Fiores — N. Zamberlan, «Regina», in Mariologia (Dizionari San Paolo), ed.
S. De Fiores — V. Ferrari Schiefer — S. M. Perrella, Cinisello Balsamo 2009 (=Mariologia),
1025-1026; cf. A. Serra, «Regina. II — Ulteriore elaborazione biblica sulla regalita», in
Nuovo dizionario di mariologia, edd. S. De Fiores — S. Meo, Cinsello Balsamo 1986, 1192.

Cf. C. Maggioni, «Antifone. Le principali antifone mariane», in Mariologia, 113.

31

32



44

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

La regalita di Maria brilla anche alla luce della prima lettura tratta dal Libro
di Ester (Est 4,17n. p.r. aa-bb.hh-kk) e interpretata in chiave tipologica. In
tal modo si fa ancora piu chiara la petizione iniziale dell'orazione. Come la
regina Ester chiede a Dio I'ascolto e la misericordia, cosi Maria, in qualita di
Regina misericordiae, intercede per il popolo.

La traduzione italiana di questa colletta ci offre anche uno scopo di questa
petizione, assente nell’originale latino, cioé 'accoglienza. Quest’accoglienza
& il frutto dell’amore misericordioso di Dio. E proprio questa la dinamica della
carita divina, che ci ha fatto un doppio dono: sia del Figlio, sia di sua Madre.
[ figli ritornano al Padre con la certezza di essere accolti. Percid, rimanendo
sempre nel campo dell’accoglienza, anche la Madre ai piedi della croce ¢ ac-
colta dal discepolo amato e, nella persona del discepolo, ¢ accolta tutta la
Chiesa. Questa ¢ I'icona perfetta di donazione ed accoglienza reciproca da
parte della Madre e del discepolo amato, in obbedienza alla parola del Cristo
morente sulla croce®.

Sintesi

La seconda colletta del formulario n. 39, in modo particolare, presenta
quello che il Padre ha fatto per salvare il suo popolo. Il paterno amore di Dio ¢
liberante e beneficante fino a diventare un dono. Infatti, l'orazione fa emergere
il duplice carattere di questo dono: prima «del Figlio come Salvatore» e, di
conseguenza, di «Maria come regina di misericordia», in quanto segno tangi-
bile «dell’amore senza limiti» di un Dio pietoso e misericordioso (cf. Es 34,6;
Sal 103,8). La colletta presa in esame, pit che parlare dell'intercessione della
Vergine, mostra il dono della sua persona per noi. Cosi il ruolo di Maria non
¢ la solita intercessione, ma acquista un carattere veramente nobile e regale,
che si addice ad una vera Regina di misericordia.

Beata Maria Vergine, Madre della misericordia,
Patrona della citta di Macerata

Il culto della Mater Misericordiae a Macerata risale al 1447, quando Le fu
dedicata, come voto, una ecclesiola costruita una die per allontanare la gravis-
sima peste che infieriva in citta. Invocata nelle varie calamita, la Madre della
Misericordia ebbe una devozione sempre crescente soprattutto dal Seicento
in poi, fino al 1952, quando Macerata fu proclamata Civitas Mariae. Infatti,

3 Cf. Bernardus Claraevallensis, «De verbis Apocalypsis: Signum magnum apparuit in

caelo, mulier amicta sole, et luna sub pedibus eius, et in capite eius corona stellarum
duodecim. Dominica infra octavam Assumptionis, 15», in Opere di San Bernardo. Sermoni

per lanno liturgico, vol. 3/2, ed. D. Pezzini, Roma 2021, 579.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

45

la devozione mariana & una componente importante di Macerata, perché in
citta ci sono molti santuari a Lei dedicati. Quello della Mater Misercordiae,
pur non essendo il pit grande, certamente ¢ il pit caro ai cittadini, che La
venerano come la santa Patrona. Il segno visibile di questo patrocinio maria-
no & I'immagine della Vergine, collocata sulla facciata del palazzo comunale.
Successivamente, questo patrocinio dalla citta ¢ stato esteso a tutta la diocesi
recentemente riorganizzata*t.

Fin dai primi tempi la storia della cittd e in parte della provincia, per oltre
500 anni, & legata al Santuario della Madre della Misericordia che Pio IX
(T1878) il 22 aprile 1852 confermo patrona principale di Macerata; in quell’oc-
casione, approvd il formulario dell'Ufficio e della Messa®.

Grazie all’aiuto dell’ Archivista Dott.ssa S. Durante e del personale dell’ Ar-
chivio del Dicastero delle Cause dei Santi dove sono custoditi i documenti
dell’ Archivio della Sacra Congregazione dei Riti, ¢ stato possibile ritrovare il
formulario storico dell'Ufficio e della Messa In Festo Beatissimae Virginis Ma-
riae Misericordiae Martis Maceratensis Civitatis Patronae®®. Le indicazioni del
calendario ivi riportate rivelano che, in origine, questa festa veniva celebrata
nella quarta domenica di luglio e fu dotata di un’ottava®. Lintero formulario
della Messa, ad eccezione della colletta, veniva attinto dalla Festa della Beata
Maria Vergine Consolatrice degli afflitti®® approvata un anno prima. Succes-
sivamente, nel 1924, su richiesta del vescovo di Macerata e Tolentino Luigi
Ferretti (11934), sono stati approvati i nuovi testi liturgici, dove non compare
pit l'orazione del 1852 e la data della celebrazione fu posticipata alla prima
domenica di settembre®.

Lodierno Proprium Maceratensis, aggiornato nel 2010, stabilisce la data
della solenne celebrazione al primo settembre e, oltre alla Messa del giorno,

3% Cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata — Tolentino — Recanti — Cingoli
— Treia, Loreto 2010, 24; cf. D. Marcucci, «Madonna della Misericordia — Macerata», in
Santuari Mariani d’Italia — storia — fede — arte, Roma 1982, 69.

% Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in Archivio del Dicastero delle

Cause dei Santi (=ADCS), Textus pro manuscripto, vol. 1852, 201.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertums», in ADCS, Textus pro manu-
scripto, vol. 1852, 201/1-20.

3 Cf. Idem, 201/1.

38

36

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Ordinis Sancti Augustini in Urbe»,
in ADCS, Textus pro manuscripto, vol. 1851, 290/1-22.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro manu-
scripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale», vol. 1924,

146/5.

39



46

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

prevede anche una Messa vespertina nella vigilia®. In entrambi i formulari si
usano i testi del formulario n. 39 della Collectio Missarum poc’anzi esaminati.
Per di pit, nella Messa del giorno, come seconda colletta, appare quella che
si trova nell’ opuscolo del vescovo Ferretti, allegato al decreto Maceraten del
23 luglio 1924 della Sacra Congregazione dei Riti*!. Quest'orazione, successi-
vamente, sara condivisa con la diocesi di Vilnius, percio verra esaminata nel
capitolo seguente.

Ora diamo voce alla storica orazione maceratese del 1852, che si trova
nell’inserto al decreto, sia nella parte dell’Ufficio che in quella Ad Missam.

Colletta: Deus qui universum mundum

Il testo della colletta, nel formulario della Messa del 1852, si presenta cosi*:

Deus, qui universum mundum inaestimabili providentia regis atque gubernas,
praesta nobis, famulis tuis

ut, intercedente Beata Maria semper Virgine Misericordiae Matre,

ab hostibus defensi et fructus tui dulcedine satiati

ad caelestem Patriam securi perducamur.

La traduzione classica si propone in questo modo:

O Dio, che reggi e governi tutto il mondo con U'inestimabile provvidenza,
concedi a noi, tuoi servi,

affinché per U'intercessione della Beata Maria sempre Vergine Madre di misericordia
difesi dai nemici e saziati della dolcezza del tuo frutto

siamo condotti sicuri alla Patria celeste.

Analisi

Lorazione inizia dall’invocazione semplice rivolta a Dio, che nell’amplifi-
cazione confessa il modo con cui Egli regge e governa il mondo intero con
I'inestimabile provvidenza. I verbi qui usati (regere e gubernare) sono tipici
della figura del re. Questo re & Dio stesso. Lespressione quindi allude ad una

10 Cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 24-21.

H Cf. Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro
manuscripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale»,
vol. 1924, 146/5; cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 25.

# Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertum», in ADCS, Textus pro manu-
scripto, vol. 1852, 201/1; 9.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

47

tradizione molto ricca che presenta Dio come il re d’Israele e di tutta la terra
(cf. 1Sam 8,7; Sal 5,3; 9,37; 23,7-8; 46,3). Questo stile di Dio allude ai racconti
evangelici dove Gesu invita i discepoli ad «abbandonarsi alla provvidenza»
(cf. Mt 6,25-34; Lc 12,22-31), ma anche alle parabole del regno e in particolare
a quella del re che volle regolare i conti con i suoi servi (cf. Mt 18,21-35).
Infatti in questa parabola il re & clemente con il suo servo e gli offre il perdono
e la misericordia. Riconoscendo nella persona di Dio Colui che si prende cura
dell’'uomo, ancor pit che di tutto il creato, & possibile formulare una richiesta®.

Nella petizione i richiedenti si presentano come servi di Dio e Gli chiedono
il dono di essere condotti in modo sicuro alla Patria del cielo. Il motivo di tale
richiesta & duplice. Il primo ¢ legato alla persona di Dio, che ¢ il difensore del
suo popolo dai nemici. Infatti, proclama il salmista: «Il Signore ¢ difesa della
mia vita» (Sal 26,1) e ancora: «Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io
cerco: abitare nella casa del Signore tutti i giorni della mia vita, per gustare la
dolcezza del Signore» (Sal 26,4). Queste sono le chiare allusioni che mettono
in evidenza alcune caratteristiche di Dio: il difensore, il nutritore e la guida
sicura — le peculiarita fondamentali della divina Provvidenza fatta carne nella
persona di Gesu*. Infatti, in Cristo, si sono realizzate pienamente queste tre
prerogative. Gesu ¢ il difensore del «piccolo gregge» (Lc 12,32), ¢ Colui che ci
nutre e diventa nutrimento (cf. Gv 6,51-58) e, infine, ¢ la guida e la via sicura
per arrivare al Padre (cf. Gv 14,1-11). Questa sua presenza in mezzo a noi
¢ stata possibile grazie alla collaborazione di Maria con la divina Provvidenza.

Cosi diventa piu chiaro il secondo motivo di quest’orazione, ciog¢ la fiducia
nell'intercessione della Vergine Maria, chiamata qui con il titolo di Madre di
misericordia. In quanto Madre di Cristo, anche a Maria si addicono queste
caratteristiche provvidenziali di difesa, nutrimento e guida. La Vergine Maria
¢ spesso chiamata il sostegno e la difesa della fede del popolo cristiano (es.
formulario n. 35)% perché «accoglie quanti nella tribolazione ricorrono a lei»*
— parole del prefazio del formulario n. 39 della Collectio Missarum, presente
anche nell’attuale Proprium Maceratensis. Maria ¢ anche Alma Redemptoris
Mater, Colei che ha nutrito il Redentore e che ha offerto al mondo il frutto
benedetto del suo grembo (cf. Lc 1,42). Infine la Chiesa ha sempre riconosciuto

# Cf. S.A. Panimolle, «<Regno di Dio», in Nuowvo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Ros-
sano — G. Ravasi — A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 1297-1298; 1313-1318.

#  Cf. A. Marangon, «Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Rossano — G. Ra-
vasi — A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 409-410.

» Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 1, 113-115.
% Idem, 128; Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 26.



48

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Maria come Colei che guida e indica la via della salvezza, il tema tanto caro
all'iconografia dell’Odighitria*’.

Tutti questi motivi della preghiera ci conducono al suo scopo, cioé¢ all’ar-
rivo sicuro alla Patria del cielo. Questa patria celeste & chiamata spesso «il
regno dei cieli» o «il regno di Dio», quel regno che i suoi servi devono cercare
prima di tutte le altre cose e che, infatti, nella provvidenza, saranno loro date
in aggiunta (cf. Mt 6,33).

Sintesi

La storica colletta del formulario di Macerata presenta la provvidenziale
opera di Dio che regna come un re clemente e misericordioso. In tal modo,
sullo sfondo delle immagini riportate nell’amplificazione e nel duplice moti-
vO — paterno e materno — & possibile affermare che il tema della provvidenza
in quest’orazione diventa un sinonimo della misericordia divina. Cosi, in un
certo senso, la colletta presenta la Mater misericordiae come una Donna della
provvidenza. Percio I'affidarsi all'intercessione della Vergine Maria & uno dei
modi dell’abbandonarsi alla provvidenza.

Beata Maria Vergine, Madre della misericordia
della Porta dell’ Aurora a Vilnius

Il culto della Mater misericordiae a Vilnius & legato al santuario mariano
ad Portam Acialem — alla Porta Acuta — dell’antica cinta muraria della pit
importante cittd del Granducato Lituano. Il santuario, come all’epoca cosi
oggi, &€ composto da una scala molto ripida che conduce dalla chiesa di Santa
Teresa d’Avila ad una piccola edicola, posta come sentinella sulla strada da
cui solitamente provenivano le incursioni nemiche. Questo piccolo oratorio
¢ elevato al di sopra della porta orientale, chiamata anche Porta dell’Aurora
0, in polacco, Ostra Brama. Fin dalla costruzione della cappella (1498-1503),
in un’apposita edicola, la porta aveva un'immagine mariana. Leffige attuale
¢ dipinta su una tavola che raffigura la Vergine orante, opera di un ignoto arti-
sta di Vilnius ed & stata collocata nel 1508 in sostituzione di quella precedente.
Verso la meta del Seicento, la cappella fu affidata ai Padri Carmelitani che
rivestirono I'immagine di una “corazza” d’argento dorato, per sottolineare il
“carattere difensivo” del piccolo santuario. Infatti, durante i molti pericoli che
lungo i secoli la citta di Vilnius ha corso, gli abitanti hanno sempre attribuito
la loro salvezza alla protezione della Vergine, invocata sotto il titolo di Madre

. Cf. D. Estivill, «Maria», in Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd. L. Ca-
stelfranch — M. A. Crippa — R. Cassanelli — E. Guerriero, vol. 2, Cinisello Balsamo 2004,
853.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

49

della misericordia. Ancora adesso la cappella ¢ frequentata continuamente,
anche se, data la ristrettezza del luogo, non pud accogliere molti pellegrini.
Anzi, si pud dire che lo spazio del santuario della Porta dell’ Aurora ¢ la strada
sottostante, in quanto vi sosta sempre la gente in raccoglimento e anche in
ginocchio®.

Vilnius, sotto il regno di Sigismondo II (11572), divenne la capitale de facto
del regno Jagellone, che copriva con la sua amministrazione territori molto
vasti della Confederazione polacco-lituana. Questo suo ruolo politico favori il
culto di Madre della misericordia della Porta dell’Aurora, che ebbe un grande
successo in tutto il territorio polacco-lituano. Nel corso dei secoli, questa
grande devozione del popolo di Vilnius si & unita alla Festa della protezione
della Vergine Maria, celebrata dal 1754 nella seconda domenica di novembre.
Tale data della celebrazione perduro fino al 1914, quando il vescovo di Vilnius
— Eduard von der Ropp (11939) — chiese al papa Pio X (11914) di approvare
il nuovo Calendario diocesano, I'Ufficio del Breviario e il formulario della
Messa. In quell’occasione, il 17 aprile 1914, rispondendo alla lettera del ve-
scovo di Vilnius, la Sacra Congregazione dei Riti, a nome del Pontefice, fissd
la data della celebrazione al 16 novembre, tuttora in vigore®, e indicd come
formulari dell’Ufficio e della Messa quelli di Macerata, approvati gia dal suo
predecessore Pio IX nel 1852%.

Si potrebbe ipotizzare che lo scoppio della Grande Guerra posticipo I'arri-
vo dei formulari da Macerata a Vilnius. Per di pit, nel mondo postbellico, la
rinata Repubblica della Polonia ha dovuto affrontare la minaccia bolscevica,
che provoco un ulteriore scontro militare e un notevole ritardo nello scambio
dei testi liturgici. Dopo il famoso «miracolo della Vistola» (15 agosto 1920),
la guerra polacco-bolscevica termind nel 1921 con il trattato di pace a Riga
(Lettonia). Successivamente, nel febbraio del 1923, la citta di Vilnius e i ter-
ritori circostanti furono annessi alla Polonia®!.

E difficile precisare quando alla citta sulle rive della Vilnia e Neris ¢ giunto
il formulario di Macerata. Pero, quello che attestano i documenti, rivela che il

formulario recapitato dal vescovo Ferretti a Vilnius & quello del 1924, appro-
vato da papa Pio XI (11939) e non quello del 1852 indicato da Pio X nella

#  Cf.D. Marcucci, «Beata Vergine della Porta dell’Aurora— Vilnius (Lituania)» in Santuari
Mariani d’Europa — storia — fede — arte, Cinisello Balsamo 1995, 97.

# Cf. Konferencja Episkopatu Polski, Mszat rzymski dla diecezji polskich. Wydanie pierwsze,

Poznan 1986, 236-237.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Vilnen», in ADCS, Textus pro manu-
scripto, vol. 1914, 8.

50

51

Cf. A. Cappelli, Cronologia, Cronografia e Calendario perpetuo. Dal principio dell'era
cristiana ai nostri giorni (Manuali Hoepli), Milano 2012, 613.



50

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

primavera del 1914. I motivi di questo confuso scambio possono diventare
oggetto di un ulteriore studio.

Di conseguenza, a causa della riorganizzazione delle circoscrizioni ecclesia-
stiche polacche di rito latino con la Bolla Vixdum Poloniae unitas di papa Pio
XI, la diocesi di Vilnius fu riconosciuta come territorio della Chiesa polacca
e fu elevata al rango di arcidiocesi metropolitana®’. Per questo motivo il for-
mulario della festa della Beata Maria Vergine, Matris misericordiae ad Portam
Acialem Vilnae si trova, al 16 novembre, nel Proprium Poloniae del 1926. Ora,
da questo formulario verra attinta la colletta per la nostra analisi.

Colletta: Adesto, Domine, populo tuo

Il testo latino della colletta arrivata da Macerata a Vilnius recita®:
Adesto, Domine, populo tuo,

ut beatissimam Virginem Mariam Matrem Misericordiae devote recolens,
ad impetrandam misericordiam tuam

eius semper patrociniis adiuvetur.

Nell’attuale formulario di Macerata troviamo il testo in italiano’*:

Vieni in aiuto al tuo popolo, Signore,

perché onorando con devozione la beatissima Vergine Maria, madre di misericordia,
siamo favoriti in ogni momento dalla sua protezione,

per il raggiungimento della tua misericordia.

3.1.1. Analisi

La colletta, nella sua forma, presenta la modifica in chiave mariana dell’o-
razione presente gia nei Sacramentari Gregoriani Hadrianum ex authentico
e Paduense nel giorno del 15 settembre, in cui si commemorava San Nicomede
martire (I-II sec.)”’:

> Cf. Pius X1, «Bulla Vixdum Poloniae unitas de nova dioecesium latini ritus circumscriptione

(28 octobris 1925)», AAS 17 (1925), 521; 524-525.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro manu-
scripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale», vol. 1924,
146/5; Proprium Missarum pro clero dioecesium R. Poloniae ex indulto SS. Pontificum reci-
tandum, Romae — Tornaci — Parisiis 1926, 44.

53

*  Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 25.
> Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico, 693; Sacramentarium Paduense

ad fidem codicis paduensis D 47. Fragmentis collatis Salisburgensibus, in Le Sacramentarie



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

51

Adesto, Domine, populo tuo,

ut beati Nicomedis martyris tui merita praeclara suscipiens,
ad impetrandam misericordiam tuam

semper eius patrociniis adiuvetur.

Non deve stupirci questo adattamento mariano dell’orazione dedicata ad
un martire romano di via Nomentana. Infatti, 'antichissimo culto dei marti-
ri, venerati come campioni della fede e come testimoni speciali del Signore,
soprattutto nella passione e morte, a cui essi hanno partecipato visibilmente,
dimostra la loro importanza per i primi cristiani. Sullo sfondo della loro cruenta
testimonianza, anche Maria diventa, per la nascente comunita ecclesiale, la
«Prima tra i credenti», perché la sua fede superod ogni prova ed ostacolo®®. Va
pure notato che la memoria di San Nicomede cade nel 15 settembre, il giorno
in cui oggi si fa la memoria della Vergine Addolorata®’.

Lorazione inizia dalla petizione che chiede a Dio di essere presente in mezzo
al suo popolo. Questa presenza richiama il nome di Emmanuele, del Dio con
noi, e la profezia che si & compiuta in Cristo (cf. Is 7,14; 8,8.10; Lc 1,23).
Nella persona di Gest abbiamo ricevuto un segno tangibile dell’aiuto divino
per ritrovare la salvezza. Infatti, la versione italiana di quest’orazione traduce
il verbo adsum come «venire in aiuto»>*.

Linvocazione semplice & interpolata nella petizione e si rivolge a Dio chia-
mandolo Signore. Il Signore (4déngj) ¢ il titolo con cui il popolo ebraico ha
sostituito il nome di JHWH quando non veniva pit pronunciato e che nel
lessico dei Settanta diventa Kyrios®. Questo nome di Signore & rivelato da
Dio stesso a Mosé sul Sinai quando, passando nella nube, proclama: «II Si-
gnore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore
e di fedelta» (Es 34,6).

Il motivo per cui viene formulata la petizione non sono pit i meriti di un
martire, bensi il devoto ricordo della Madre di Dio, chiamata con il titolo di

grégorien. Ses principales formes d'apres les plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome
premier. Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. ]. Deshusses, Fribourg 1979, 666.

5 Cf. M. Augé, «Maria nella celebrazione del mistero di Cristo», in Anamnesis. Lanno

liturgico: storia, teologia e celebrazione, edd. M. Augé — A. Nocent — M. Rooney et all.,
Genova 1988, 229-230.
5 Calendarium Romanum Generale, in MR, 113.
% Cf. C. GIRAUDO, «Il problema dell’“adesto” nelle preghiere di ordinazione. Una nota sul
rapporto tra struttura, comprensione e traduzione dei formulari liturgici», Ephemerides

liturgicae 106 (1992) 265-269.
» Cf. Marangon, «Dio», 401.



52

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Mater misericordiae. Il verbo recolere arricchisce ulteriormente questo motivo
e invita a “ricoltivare” la devozione verso la beata Vergine. Si tratta dunque di
un processo dinamico che coinvolge la memoria e pretende la partecipazione
devota, pia, affettuosa e attiva. Il verbo “coltivare” ¢ profondamente biblico
e ricorda i numerosi brani della Scrittura in cui Dio stesso viene paragonato
ad un agricoltore (cf. Sal 80,9-17; Is 5,1-7; Ger 2,21; 5,105 6,9; 8,13; Os 10,1;
Ez 15,1-8; Gv 15,1-8). Il prendersi cura della natura, irrigando, piantando
e coltivando & uno dei primi ordini che il Padre diede ai protogenitori (cf. Gen
2,15; 3,23). Infine, 'uomo stesso e la sua vita terrena vengono simbolicamente
racchiuse nelle immagini floreali e campestri (cf. Sal 89,5-6). Questa tendenza,
nei confronti di Maria, & particolarmente ricca. Infatti a Lei si applicano a ti-
tolo di simbolo o di figura le numerose immagini come rubus, flos campi, lilium
convallium, rosa sine spina, radix Jesse, e molti altri®. Maria ¢ il terreno fecondo
in cui il seme della Parola si fa carne (cf. Mc 4,14; Lc 8,11; Gv 1,14). Tutto
cio ci rinvia alla bellezza, vitalita, fecondita e maternita di Maria, che diede
al mondo il frutto benedetto del suo grembo (cf. Lc 1, 42). Cosi ricoltivare il
devoto ricordo della Madre di Dio significa entrare nella dinamica del progetto
salvifico che il Padre per primo coltivo in e attraverso Maria.

Al motivo dell’orazione si sussegue il suo scopo, che & I'arrivo all'implorata
misericordia. A questa desiderata misericordia si giunge grazie all’aiuto del
patrocinio della Vergine. Infatti sia nella citta di Macerata che nell’arcidiocesi
di Bialystok (Polonia)®' — creata dalla parte dell’arcidiocesi di Vilnius rimasta
nei confini della Polonia dopo la II Guerra Mondiale — la Mater misericordiae
¢ invocata come la santa patrona. Questo chiedere la misericordia attraverso
'aiuto di Maria ricorda il Vangelo di Cana (cf. Gv 2,1-11) e la figura della
regina Ester, che implora da Dio la grazia di cambiare le sorti del suo popolo
(Est 13,17) — I'antifona d’ingresso di questo formulario.

Sintesi

La colletta esaminata, richiamando la presenza di Dio che & Signore del suo
popolo, fa emergere il ruolo adiuvante della Mater misericordiae. Per poter arri-
vare alla misericordia divina & necessario ricoltivare la devozione verso Maria,
che ha «fatto esperienza della misericordia in una maniera straordinaria»®.

€ Per approfondire: A. Ferrari, Simboli mariani, ossia il mese di maggio santificato ad onore
di Maria colla esposizione delle principali figure dell’Antico Testamento in cui veniva simbo-
leggiata la SS. Vergine. Seconda edizione italiana corretta ed accresciuta di note illustrative,

Genova 1847.
ol Cf. Konferencja Episkopatu Polski, Mszal rzymski dla diecezji polskich, 236-231.

o2 loannes Paulus II, «Littera encyclica Dives in misericordia de divina misericordia (30 no-

vembris 1980) 9», AAS 72 (1980) 1208-1209.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

53

Con i sentimenti e la premura di una madre, Maria si prende cura di quanti
ricorrono al suo materno aiuto. Lei infatti assume il patrocinio della loro causa.
Un patrocinio efficace, attestato dalla devozione non solo degli abitanti di
Macerata, di Vilnius o di Bialystok, ma di tutti coloro che, grazie al suo aiuto,

hanno sperimentato la misericordia di Dio.

[l lavoro svolto finora ci permette di confrontare le quattro orazioni poc’anzi
esaminate. Conoscendo la loro storia, le fonti e soprattutto il loro ricco conte-
nuto teologico-liturgico, & possibile scorgere somiglianze e differenze. Questo
lavoro ci permette di conoscere ancora di piu il valore del titolo della Mater
misericordiae, perché «dopo la sacra Scrittura e alla sua luce, la via piu sicura

Confronto delle collette

per conoscere il mistero della Vergine Maria ¢ la preghiera liturgica»®.

Per facilitare il confronto delle collette, le quattro orazioni sono state messe

in una tabella, che ora verra presentata:

Formulario n. 39 della Collectio

intercedente beata
Maria Virgine,
misericordiae Matre,
ut, clementiam tuam
experientes in terris,
gloriam consequi
mereamur in caelis.

revertuntur,

et tuam invocant
clementiam, qua
motus,

Filium tuum misisti
mundi Salvatorem
et sanctam
Mariam constituisti
misericordiae
Reginam.

atque gubernas,
praesta nobis,
famulis tuis

ut, intercedente
Beata Maria semper
Virgine Misericordiae
Matre,

ab hostibus defensi et
fructus tui dulcedine
satiati

ad caelestem Patriam
securi perducamur.

; Macerata Macerata-Vilnius
Missarum
Colletta del
12 colletta 22 colletta Colletta del 1852
1924/26

Deus, cuius Aures tuae pietatis Deus, qui Adesto, Domine,
misericordiae non est | inclina, sancte Pater, | universum mundum | populo tuo,
numerus, ad filios tuos qui, inaestimabili ut beatissimam
concede nobis, culpa gravati, ad te | providentia regis Virginem

Mariam Matrem
Misericordiae devote
recolens,

ad impetrandam
misericordiam tuam
eius semper
patrociniis adiuvetur.

®  C.Maggioni, Chie Maria? Larisposta della Chiesa in preghiera, Cinisello Balsamo 2023, 5.



54

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

La traduzione italiana

Dio di bonta infinita,
concedi ai tuot fedeli,
per intercessione
della beata Vergine
Maria,

madre di
misericordia,

di sperimentare

sulla terra la tua
clemenza,

e di contemplare la
tua gloria nel cielo.

Tendi 'orecchio della
tua pieta, o Padre,
ai tuot figli che
gemono sotto il peso
della colpa;

li accolga sulla via
del ritorno 'amore
senza limiti

che ti spinse

a mandare il Figlio
come Salvatore,

e a donarci Maria
come regina di
misericordia.

O Dio, che reggi

e governi tutto

il mondo con
l'inestimabile
provwidenza,
concedi a noi, tuoi
servi,

affinché per
Pintercessione della
Beata Maria sempre
Vergine Madre di
misericordia

difesi dai nemici e
saziati della dolcezza

Vieni in aiuto al tuo
popolo, Signore,
perché onorando

con devozione la
beatissima Vergine
Maria, madre di
misericordia,

stamo favoriti in ogni
momento dalla sua
protezione,

per il raggiungimento
della tua
misericordia.

del tuo frutto
siamo condotti sicuri

alla Patria celeste.

Data la loro tipica forma romana, per la cui descrizione ¢ stato usato il
metodo dell’analisi della struttura letteraria, che si concentra sulle quattro
parti: 'invocazione con I'eventuale amplificazione, la petizione, il motivo e lo
scopo®, ora, per descriverne le somiglianze e le differenze, verranno adoperate
le categorie del contenuto teologico-liturgico.

Somiglianze

Le somiglianze pit evidenti delle collette esaminate sono presenti nello
sfondo biblico che descrive la grande opera della misericordia del Padre.
Questi riferimenti sono presenti in modo diretto nell’amplificazione, nella
1* colletta della Collectio Missarum e nella storica colletta di Macerata del
1852 e menzionati con le allusioni alle citazioni bilbiche nella 2* colletta
della Collectio Missarum e in quella di Vilnius attraverso I'aggettivo tuam in
riferimento a Dio e non a Maria. Va pure notato che nella storica colletta
maceratese quest’opera misericordiosa di Dio assume carattere provvidenziale,
un ulteriore arricchimento.

Cosi, la luce della misericordia di Dio illumina il mistero di Maria, che
¢ invocata con il titolo di Madre della misericordia nella 1° colletta della
Collectio Missarum e nelle due collette di Macerata e di Vilnius. Proprio que-
ste tre orazioni hanno in comune il motivo della preghiera, che ¢ la fiducia

¢ Cf. R.L. De Zan, Erudi, Domine, quaesumus, populum tuum spiritalibus instrumentis. La
lettura dell’eucologia latina: appunti per la ricerca di un metodo (Bibliotheca “Ephemerides
Liturgicae”. “Subsidia” 195), Roma 2021, 150-153; 163-169.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

55

nell'intercessione della Madre di Dio. Quest'intercessione materna diventa
persino il patrocinio e la difesa con cui Maria accompagna i figli verso I'in-
contro con il Padre — motivi presenti nelle orazioni di Macerata e di Vilnius.
Percio le espressioni: «contemplare la tua la gloria nel cielo», «siamo condotti
sicuri alla Patria celeste» e «il raggiungimento della misericordia», in queste
tre orazioni diventano un unico punto d’arrivo che & I'incontro con Dio per
poter sperimentare la sua misericordia.

Alla luce di queste somiglianze, possiamo ricapitolare alcune considerazioni

in riferimento al titolo della Mater misericordiae:

1) La fonte della misericordia & Dio: Tutte e quattro le collette.

2) Maria ¢ Colei che intercede presso Dio per farci sperimentare la divina
misericordia: 1 colletta della Collectio Missarum ed entrambe le collette di
Macerata e di Vilnius.

3) Maria ¢ Colei che accompagna verso I'incontro con Dio misericordioso:
1¢ colletta della Collectio Missarum ed entrambe le collette di Macerata e di
Vilnius.

4) Maria ¢ Colei che difende e protegge: Entrambe le collette di Macerata
e di Vilnius.

Differenze

Alla luce delle somiglianze, riemergono anche le differenze tra le orazioni
messe a confronto. Queste differenze si notano innanzitutto nella 2° colletta
della Collectio Missarum.

La colletta Aures tuae pietatis si distingue dalle altre tre orazioni non solo per
la sua forma, ma soprattutto per il contenuto e il titolo mariano. A differenza
delle altre tre orazioni che invocano Maria con il titolo di «<Madre della mise-
ricordia», questa usa 'appellativo della «Regina di misericordia». Nell'orazione
non si trovano i riferimenti all'intercessione di Maria, ma Ella appare come il
dono che Dio, nella sua misericordia, fece ai suoi servi.

Queste differenze non sono in contrapposizione con le altre orazioni, ma
ne costituiscono un ulteriore arricchimento in riferimento all’esaminato titolo
mariano. Cosi possiamo trarre alcune osservazioni derivanti dalla 2 colletta
della Collectio Missarum:

1) Dio manifesta la sua misericordia attraverso il duplice dono sia del Figlio

che di sua Madre.

2) Lintercessione di Maria non & presente perché Dio gia ama i suoi servi

e manda verso  di loro suo Figlio e sua Madre.

3) Maria ¢ la Regina di misericordia in quanto Madre del Rex Iudeorum,

nel momento supremo della manifestazione della divina misericordia.



56

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Conclusione

Con la tradizione orante della Chiesa abbiamo percorso un cammino verso la
comprensione del titolo della Mater misericordiae. Durante il lavoro sul presente
elaborato sono riemerse sfumature molto interessanti legate a questo celebre
titolo, che arricchiscono ulteriormente la pieta verso la Vergine santa. Percio,
alla luce della Sacrosanctum Concilium® e della prima sezione della Marialis
Cultus®, che introducono alcune prospettive critiche per una rilettura del tema
mariano nel culto®] si possono trarre le seguenti considerazioni:

Innanzitutto, alla luce delle quattro orazioni prese in esame, si & potuto
vedere che i titoli di «Madre» e di «<Regina» della misericordia non si contrap-
pongono, ma sono complementari e nessuno dei due esclude I'altro, ma, al
contrario, uno implica 'altro quasi indicando Maria come «Regina-Madre»%
di misericordia. In tal modo la maternita e la regalita di Maria ci rimandano
a Cristo suo Figlio che ¢ il volto visibile della misericordia del Padre® — il motivo
primario per cui anche a Maria si addice questo attributo divino.

Le quattro collette ci rinviano all’'unica fonte della misericordia che ¢ Dio
stesso. Proprio da questa sorgente inesauribile della misericordia, anche Maria
ha potuto attingere per poter condividere la pienezza della grazia (cf. Lc 1,28)
con quelli che confidano nel suo patrocinio. Cosi la Mater misericordiae invita
tutti a passare verso il Padre che ¢ il Signore misericordioso e pietoso (cf. Es
34,6). Maria ¢ «la Misericordiosa» perché offre a tutti il suo aiuto per poter
arrivare all'incontro con Dio.

In tal modo la Mater misericordiae & anche 'icona vivente della Chiesa che,
soprattutto nei nostri tempi di crisi mondiale, dovrebbe essere un luogo dove
sperimentare e praticare la misericordia sull’esempio e con I'aiuto di Maria.
Per questo, anche la recente aggiunta di questo titolo mariano alle Litanie
lauretane™ si presenta non solo come un frutto del Giubileo straordinario

®  (Cf. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Costitutio de Sacra Liturgia

Sacrosanctum Concilium (04 decembris 1963) 103», AAS 56 (1964) 125.

66 Paulus VI, «Adhortatio apostolica Marialis cultus de beatae Mariae virginis cultu recre
instituendo et augendo (02 februarii 1974) 1-23», AAS 66 (1974) 117-134.

o7 F. Brovelli, «<La memoria di Maria nel Messale Romano», in Il Messale Romano del Vaticano
II. Oragionale e Lezionario, vol. II, edd. Autori vari, Leumann (Torino) 1881, 160.

¢ A. Serra, «Regina. II — Ulteriore elaborazione biblica sulla regalita», 1192.

0 Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 1.

©  Congregatio de cultu divino et disciplina sacramentorum, «Litterae circulares ad Prae-

sides Conferentiarum Episcoporum de invocationibus Mater misericordiae, Mater spei
et Solacium migrantium in Litanias Lauretanas inserendis (20 iunii 2020)», AAS 112

(2020/7) 634.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

57

della misericordia, ma anche come l'invito pastorale a diventare sempre pit
misericordiosi.

Come si & potuto vedere, non solo la pietd popolare — come spesso si pensa —
ma soprattutto la liturgia ¢ il luogo privilegiato che rivela in e attraverso Maria
efficacia dell’amore misericordioso di Dio, che si china in modo amorevole
su tutte le miserie fisiche e morali dell'uomo. Nella Vergine santa e per mezzo
di lei, 'amore misericordioso non cessa di rivelarsi nella storia della Chiesa
e dell'umanita. Questa rivelazione & particolarmente fruttuosa, «perché si
fonda nella Madre di Dio, sul singolare tatto del suo cuore materno, sulla sua
particolare sensibilita, sulla sua particolare idoneita a raggiungere tutti coloro
che accettano pit facilmente I'amore misericordioso da parte di una madre».
Percio, rientra nel sapiente disegno di Dio donare la salvezza per mezzo di una
madre, soprattutto attraverso la Madre che ha sperimentato in modo speciale
questo divino attributo e ora ne & divenuta la magnifica testimone e dispen-
satrice, in quanto Madre di «misericordia fatta carne».

Stowa kluczowe: Matka Milosierdzia, Krolowa Milosierdzia, Kolekta, Mace-
rata, Wilno.

Bibliografia:

Fonti bibliche

1. La Bibbia di Gerusalemme, ed. Conferenza Episcopale Italiana, Bologna 2008.

2. Nova Vulgata. Bibliorum Sacrorum. Editio Sacrosancti (Ecumenici Concilii Vaticani 11
ratione habita ussu Pauli Pp. VI recognita auctoritate loannis Paulis Pp. II promulgata,
Editio typica altera, Citta del Vaticano 1986.

Fonti liturgiche

1. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria. Raccolta di for-
mulari secondo 'anno liturgico, 2 voll., Citta del Vaticano 1987.

2. Congregatio de cultu divino et disciplina sacramentorum, «Litterae circulares ad
Praesides Conferentiarum Episcoporum de invocationibus Mater misericordiae,
Mater spei et Solacium migrantium in Litanias Lauretanas inserendis (20 iunii
2020)», AAS 112 (2020/7) 634.

3. Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine. Editio
Typica, 2 voll., Citta del Vaticano 1987.

4. Konferencja Episkopatu Polski, Mszat rzymski dla diecezji polskich. Wydanie pierwsze,
Poznan 1986.

n Joannes Paulus II, Dives in misericordia 9.



58

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

10.
11.
12.
13.

14.

15.

16.

. Liber Sacramentorum Romanse Zclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat. 316/

Paris Bibl. Nat. 7193, 41/56) Sacramentarium Gelasianum (RED Series Maior.
Fontes IV), edd. L.C. Mohlberg — L. Eizenhéfer — P, Siffrin, Roma 1981.

. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata — Tolentino — Recanti — Cingoli

— Treia, Loreto 2010.

. Missale Romanum ex decreto sacrosancti (Ecumenici Concilii Vaticani Il instauratum

auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum Ioannis Paulis Pp. Il cura recognitum, editio
typica tertia, Citta del Vaticano 2002.

. Proprium Missarum pro clero dioecesium R. Poloniae ex indulto SS. Pontificum reci-

tandum, Romae — Tornaci — Parisiis 1926.

. Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio

typica altera, Citta del Vaticano 2015.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Ordinis Sancti Augustini in Urbe»,
in ADCS, Textus pro manuscripto, vol. 1851, 290/1-22.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus
pro manuscripto, vol. 1852, 201.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertum», in ADCS, Textus pro
manuscripto, vol. 1852, 201/1-20.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Vilnen», in ADCS, Textus pro
manuscripto, vol. 1914, 8.

Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus
pro manuscripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Com-
merciale», vol. 1924, 146.

Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico. Ad fidem codicis came-
racensis 164 compluribus collatis codicibus saeculo IX extratis, in Le Sacramentarie
grégorien. Ses principales formes d'apres les plus anciens manuscrits. Edition compa-
rative. Tome premier. Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. ]. Deshusses,
Fribourg 1979, 83-348.

Sacramentarium Paduense ad fidem codicis paduensis D 47. Fragmentis collatis
Salisburgensibus, in Le Sacramentarie grégorien. Ses principales formes d’apres les
plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome premier. Le Sacramentarie, le

Supplément d’Aniane, ed. ]. Deshusses, Fribourg 1979, 607-648.

Fonti della tradizione

L.

2.

3.

Bernardus Claraevallensis, «De verbis Apocalypsis: Signum magnum apparuit
in caelo, mulier amicta sole, et luna sub pedibus eius, et in capite eius corona
stellarum duodecim. Dominica infra octavam Assumptionis», in Opere di San
Bernardo. Sermoni per l'anno liturgico, vol. 3/2, ed. D. Pezzini, Roma 2021, 555-579.
lacobus Sarugensis, «Omelia festiva LXXXI», in Omelie mariologiche di S. Giacomo
di Sarug. Introduzione, traduzione dal siriaco e commento (Lateranum. Nova Serie
XIX 1-4), ed. C. Vona, Romae 1953, 187-194.

loannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», in Sancti Odonis Opera Omnia, ed.
J.-P Migne (Patrologiae cursus completus. Series Latina 133), Parisiis 1853, 43-86.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

59

4.

Laurentius a Brindisi, «Sermo II de exordio invocationis: potentia et misericordia
Virginis», in S. Laurentii a Brundusio Opera Omnia, vol. 1. Mariale, edd. Patribus
Min. Capuccinis prov. Venetae, Patavii 1928, 388-392.

Fonti magisteriali

1

2.

. Franciscus, «Litterae apostolicae sub plumbo datae Misericordiae Vultus (11 aprilis

2015)», AAS 107 (2015/5) 399-420.

Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio ¢ il Misericordioso (13 ianuarii
2016)» https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/
papa-francesco_20160113 udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).

. Ioannes Paulus II, «Littera encyclica Dives in misericordia de divina misericordia

(30 novembris 1980)», AAS 72 (1980) 1177-1232.

. Paulus VI, «Adhortatio apostolica Marialis cultus de beatae Mariae virginis cultu

recre instituendo et augendo (02 februarii 1974)», AAS 66 (1974) 113-168.

. Pius XI, «Bulla Vixdum Poloniae unitas de nova dioecesium latini ritus circumscrip-

tione (28 octobris 1925)», AAS 17 (1925), 521-528.

. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Costitutio de Sacra

Liturgia Sacrosanctum Concilium (04 decembris 1963)», AAS 56 (1964) 97-138.

. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Constitutio dogmatica

de Ecclesia Lumen gentium (21 novembris 1964)», AAS 57 (1965) 5-67.

Studi

L.

Augé M., «Maria nella celebrazione del mistero di Cristo», in Anamnesis. Lanno
liturgico: storia, teologia e celebrazione, edd. M. Augé — A. Nocent — M. Rooney et
all., Genova 1988, 229-245.

. Barré H., Prieres anciennes de ['Occident a la Mére du Sauveur. Des origines a saint

Anselme, Paris 1963.

. Brovelli E, «<La memoria di Maria nel Messale Romano», in Il Messale Romano del

Vaticano 11. Orazionale e Lezionario, vol. 11, edd. Autori vari, Leumann (Torino)

1881, 160-192.

. Cappelli A., Cronologia, Cronografia e Calendario perpetuo. Dal principio dell'era

cristiana ai nostri giorni (Manuali Hoepli), Milano 2012.

. De Fiores S., «Misericordia», in Idem, Maria. Nuovissimo Digionario, vol. 2, Bo-

logna 2006, 1171-1188.

. De Fiores S. — Zamberlan N., «Regina», in Mariologia, 1022-1034.
. De Zan R.L., Erudi, Domine, quaesumus, populum tuum spiritalibus instrumentis. La

lettura dell’ eucologia latina: appunti per la ricerca di un metodo (Bibliotheca “Ephe-
merides Liturgicae”. “Subsidia” 195), Roma 2021.

. «Esilio», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari della Bibbia,

edd. L. Ryken — J.C. Wilhoit — T. Longman III, ed. it. M. Zappella, Cinisello
Balsamo 2006, 466-468.

. Estivill D., «Maria», in Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd.

L. Castelfranch — M. A. Crippa — R. Cassanelli — E. Guerriero, vol. 2, Cinisello
Balsamo 2004, 850-870.



60

TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

Ferrari A., Simboli mariani, ossia il mese di maggio santificato ad onore di Maria colla
esposizione delle principali figure dell’ Antico Testamento in cui veniva simboleggiata
la SS. Vergine. Seconda edizione italiana corretta ed accresciuta di note illustrative,
Genova 1847.

«Figlio prodigo», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari
della Bibbia, edd. L. Ryken — J.C. Wilhoit — T. Longman III, ed. it. M. Zappella,
Cinisello Balsamo 2006, 518-519.

Giraudo C., «Il problema dell"“adesto” nelle preghiere di ordinazione. Una nota
sul rapporto tra struttura, comprensione e traduzione dei formulari liturgici»,
Ephemerides liturgicae 106 (1992) 263-274.

Maggioni C., «Antifone. Le principali antifone mariane», in Mariologia, 112-115.
Maggioni C., Chi ¢ Maria? La risposta della Chiesa in preghiera, Cinisello Balsamo
2023.

Maggioni C., «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», Riparazione
mariana 101 (2016/1) 7-9.

Marangon A., «Dio», in Nuowvo Digionario di teologia biblica, edd. P Rossano —
G. Ravasi — A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 397-415.

Marcucci D., «Beata Vergine della Porta dell’Aurora — Vilnius (Lituania)», in
Santuari Mariani d’Europa — storia — fede — arte, Cinisello Balsamo 1995, 97.
Marcucci D., «Madonna della Misericordia — Macerata», in Santuari Mariani
d'Italia — storia — fede — arte, Roma 1982, 69.

Martinez O. C., «<Reina y madre de misericordia: formulario n. 39 de las misas de
la Virgen Marfa», Ephemerides mariologicae 66 (2016) 389-403.

Panimolle S. A., «Regno di Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Ros-
sano — G. Ravasi — A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 1296-1322.

Perrella S. M., «“Mater Misericordiae”: Maria beneficiaria e testimone della Mi-
sericordia. Alcune riflessioni teologiche», Marianum 78 (2016) 171-230.
«Ritorno, racconti di», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari
della Bibbia, edd. L. Ryken — J.C. Wilhoit — T. Longman III, ed. it. M. Zappella,
Cinisello Balsamo 2006, 1222-1224.

Serra A., «Regina. II — Ulteriore elaborazione biblica sulla regalita», in Nuowvo dizio-

nario di mariologia, edd. S. De Fiores-S. Meo, Cinsello Balsamo 1986, 1191-1197.

Strumenti

. De Fiores S., Maria. Nuowissimo Dizionario, 3 voll., Bologna 2006-2008.

. Enchiridion euchologicum fontium liturgicorum (Bibliotheca “Ephemerides Liturgi-

cae”. “Subsidia” 15), ed. E. Lodi, Roma 1979.

. Enchiridion marianum biblicum patristicum, ed. D. Casagrande, Romae 1974.
. Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd. L. Castelfranch —

M.A. Crippa — R. Cassanelli — E. Guerriero, vol. 1-2, Cinisello Balsamo 2004.

. Liturgicae orationis concordantia verbalia. Prima Pars: Missale Romanum, ed. A. Pflie-

ger, Romae — Friburgi — Brisgoviae — Basileae 1964.

. Marcucci D., Santuari mariani d’Europa — storia — fede — arte, Cinisello Balsamo

1995.

. Marcucci D., Santuari Mariani d’Italia — storia — fede — arte, Roma 1982.



Tomasz Andrzej Gradzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

61

8. Mariologia (I Dizionari San Paolo), edd. S. De Fiores — V. Ferrari Schiefer —
S. M. Perrella, Cinisello Balsamo 2009.
9. Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P Rossano — G. Ravasi — A. Girlanda,
Cinisello Balsamo 1988.
10. Nuowo dizionario di mariologia, edd. S. De Fiores — S. Meo, Cinsello Balsamo 1986.

Riferimenti on-line

1. Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio ¢ il Misericordioso (13 ianuarii
2016)» https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/
papa-francesco_20160113 udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).

2. Maggioni C., «<Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio e PDF del 09
gennaio 2016, Sabato mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.com/
mp3/09-01-2016.mp3 (accesso: 21-03-2023).



