
Tomasz Andrzej Grądzki
Istituto Liturgia Pastorale, Padova
DOI: 10.15290/std.2023.09.03

MATER MISERICORDIAE 
UN CONFRONTO FRA QUATTRO COLLETTE

MATER MISERICORDIAE. A COMPARISON 
BETWEEN FOUR COLLECTS

The purpose of this article is to examine the content of the four collects in 
which the Mother of God is called by the title of the “Mother or Queen of Mercy”. 
Every prayer – more or less evidently – refers to the virtue of Mercy. However, 
Mercy is an attribute of God. For this reason it is important to discover the 
dynamic that allows this divine characteristic to be attributed to Mary. Finally, 
the way in which the Holy Virgin refers us to God – the only source of Mercy 
– will be presented through the similarities and differences between them.

Key words: Mother of Mercy, Queen of Mercy, collect, Macerata, Vilnius.

Introduzione
Durante il Giubileo straordinario della misericordia, Papa Francesco ha 

ricordato che la misericordia è il primo attributo di Dio, proprio perché il 
suo nome è il Misericordioso1. Le parole semplici e dirette del Pontefice, più 
volte nel corso dell’Anno giubilare, hanno ribadito che la misericordia, in 
modo del tutto unico e speciale, esprime l’amore divino verso l’umanità e il 
mondo intero. La dinamica di questo amore dà il senso profondo alle Sacre 

1	 Cf. Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio è il Misericordioso (13 ianuarii 2016)» 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-france-
sco_20160113_udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).

 0009-0005-0628-482X



37Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

Scritture, è lodata nelle opere dei Padri, ha preso forma nella vita dei santi e, 
infine, caratterizza tutta l’azione della Chiesa2. Quel movimento da un lato 
viscerale, presente nella radice ebraica di misericordia, e dall’altro cordiale, 
debitore della sua forma latina, ha voluto rendersi tangibile ed entrare nella 
storia. Infatti, il Papa nelle prime parole della Bolla di indizione del Giubileo, 
ci ha ricordato che «Gesù Cristo è il volto della misericordia del Padre»3. Que-
sto volto si è reso visibile attraverso il mistero dell’incarnazione. Grazie al fiat 
della Vergine Maria è stato tessuto nel suo grembo. Senza il cuore e la carne 
di Maria non ci sarebbe alcun visibile volto del Dio con noi4. In quanto Madre 
di Gesù, Maria ha conosciuto la profondità del mistero di Dio fatto uomo e così 
la sua vita è stata plasmata dalla presenza della misericordia fatta carne5. In 
tal modo tutta l’esistenza di Maria è divenuta un cantico di lode a Colui che 
è misericordioso e pietoso (cf. Es 34,6; Sal 103,8). Siamo quindi nella realtà 
della divina maternità e di conseguenza in una maternità di misericordia.

Per questo motivo, strettamente cristologico, tra i vari titoli con cui la 
Chiesa invoca l’intercessione della Vergine Maria si trova anche quello della 
Mater misericordiae. È un titolo molto caro alla pietà mariana. La sua antichità 
in Oriente è attestata dagli scritti di numerosi autori6 tra cui san Giacomo 
di Sarug (†521), uno dei più importanti scrittori siriaci. Il vescovo di Sarug, 
venerato tra i Siri insieme a sant’Efrem (†373) come dottore e colonna della 
Chiesa, in una delle sue omelie festive, si rivolge alla Vergine chiamandola 
«Madre di misericordia»7. In Occidente, si ritiene che sant’Oddone (†942), 
abate di Cluny, abbia per primo attribuito alla Madre di Dio questo celebre 
titolo8. Inoltre, possiamo dedurre la sua secolare storia anche dalle composi-
zioni medioevali e in particolare dall’antifona Salve Regina e dall’inno Salve, 
2	 Cf. S.M. Perrella, «“Mater Misericordiae”: Maria beneficiaria e testimone della Miseri-

cordia. Alcune riflessioni teologiche», Marianum 78 (2016) 172.
3	 Franciscus, «Litterae apostolicae sub plumbo datae Misericordiae Vultus (11 aprilis 2015) 

1», Acta Apostolicae Sedis (=AAS) 107 (2015/5) 399.
4	 Cf. C. Maggioni, «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», Riparazione ma-

riana 101 (2016/1) 7; cf. C. Maggioni, «Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio 
e PDF del 09 gennaio 2016, Sabato mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.
com/mp3/09-01-2016.mp3 (accesso: 21-03-2023).

5	 Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 24.
6	 Cf. S. De Fiores, «Misericordia», in Idem, Maria. Nuovissimo Dizionario, vol. 2, Bologna 

2006, 1172.
7	 Cf. Iacobus Sarugensis, «Omelia festiva LXXXI», in Omelie mariologiche di S. Giacomo 

di Sarug. Introduzione, traduzione dal siriaco e commento (Lateranum. Nova Serie XIX 
1-4), ed. C. Vona, Romae 1953, 193.

8	 Cf. Ioannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», in Sancti Odonis Opera Omnia, ed. J.-P. Mi-
gne (Patrologiae cursus completus. Series Latina 133), Parisiis 1853, 47.



38 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Mater misericordiae, tuttora presenti nell’Ordo Cantus Officii9. Queste due 
opere poetiche e musicali, che rievocano l’atteggiamento misericordioso di 
Maria verso il popolo di Dio, sono solo alcune testimonianze di una più am-
pia tradizione orante della Chiesa. Infatti, nel corso dei secoli, in vari luoghi 
del cristianesimo, sono stati composti dei diversi formulari delle Messe, che 
rendono grazie a Dio, invocando l’intercessione della Mater misericordiae.

Un esempio per eccellenza di tale formulario si trova nella Collectio Missarum 
de Beata Maria Virgine. Questa preziosa raccolta di Messe, nella parte dedicata 
al Tempo Ordinario, ci offre il formulario intitolato «Maria Vergine, Regina 
e Madre della misericordia» (n. 39). Questa in realtà sarà la prima fonte da 
cui verranno attinte le orazioni per la nostra analisi. Le altre preghiere, che 
saranno prese in esame, provengono dai formulari storici delle Chiese locali 
di Macerata e di Vilnius, dove la «Madre di misericordia» è venerata come 
santa Patrona.

Visto che per mezzo della colletta viene espresso il carattere della celebra-
zione10, per il poco spazio a disposizione per il presente elaborato, verranno 
messe a confronto solo le collette dei formulari poc’anzi nominati.

Maria Vergine, Regina e Madre della misericordia
Una preziosa chiave di lettura teologico-liturgica si trova già nell’intro-

duzione al formulario n. 39, che comprende due titoli di frequente attribuiti 
alla Vergine Maria, entrambi pieni di dolcezza e carissimi ai fedeli: «Regina di 
misericordia» e «Madre di misericordia»11.

Questi titoli acquisiscono il loro vero significato alla luce della Parola di Dio. 
Infatti la Scrittura è molto precisa nel parlarci di Dio misericordioso e pietoso 
(cf. Es 34,6; Sal 103,8), mentre non lo è altrettanto per i titoli mariani presenti 
in questo formulario.

Per conoscere il nesso tra la misericordia divina e Maria, dobbiamo ricorrere 
ai momenti in cui la Vergine ha sperimentato la misericordia del Padre. Egli 
che, nel suo disegno di salvezza, l’ha preservata dal peccato (Immacolata) 
e dalla corruzione del sepolcro (Assunta), ora la rende Madre e Regina di 
9	 Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio typica 

altera, Città del Vaticano 2015, 166; 226.
10	 Cf. Institutio Generalis Missalis Romani, 54, in Missale Romanum ex decreto sacrosancti 

Œcumenici Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum Ioannis 
Paulis Pp. II cura recognitum, editio typica tertia, Città del Vaticano 2002 (=MR), 31.

11	 Cf. Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine. Editio 
Typica, vol. 1, Città del Vaticano 1987, 151-152; cf. O. C. Martínez, «Reina y madre de 
misericordia: formulario n. 39 de las misas de la Virgen María», Ephemerides mariologicae 
66 (2016) 391.



39Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

misericordia. In questo orizzonte l’eucologia del nostro formulario è precisa 
nell’attribuire a Dio ciò che è suo, e a Maria ciò che è suo per volere divino. 
Infatti, nelle due orazioni colletta a scelta, l’accento cade sull’atteggiamento 
benevolo e pietoso di Dio Padre, al quale ricorriamo per intercessione di 
Maria «Madre di misericordia», che egli stesso ci ha donato come «Regina 
di misericordia»12.

Ora diamo voce alle singole orazioni colletta del formulario n. 39 della 
Collectio Missarum.

1a colletta: Deus, cuius misericordiae
Il testo della prima colletta nella lingua latina si presenta in modo seguente13:

Deus, cuius misericordiae non est numerus,
concede nobis,
intercedente beata Maria Virgine,
misericordiae Matre,
ut, clementiam tuam experientes in terris,
gloriam consequi mereamur in caelis.

Nella lingua italiana viene tradotto così14:

Dio di bontà infinita,
concedi ai tuoi fedeli,
per intercessione della beata Vergine Maria,
madre di misericordia,
di sperimentare sulla terra la tua clemenza,
e di contemplare la tua gloria nel cielo.

Analisi

La colletta presa in esame presenta la tipica forma delle orazioni roma-
ne. L’invocazione semplice è rivolta direttamente a Dio ed è seguita da un 

12	 Cf. Maggioni, «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», 8-9; cf. Maggioni, 
«Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio e PDF del 09 gennaio 2016, Sabato 
mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.com/mp3/09-01-2016.mp3 (accesso: 
21-03-2023).

13	 Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine, vol. 1, 152.
14	 Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria. Raccolta di formulari 

secondo l’anno liturgico, vol. 1, Città del Vaticano 1987, 127.



40 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

ampliamento che confessa la grandezza della misericordia di Dio. La medesima 
amplificazione è già presente nel Sacramentario Gelasiano, nell’orazione per 
il defunto vescovo15. Essa, in poche parole, fa una sintesi della storia della 
salvezza dove sono custoditi gli incalcolabili momenti in cui «Dio ricco di 
misericordia» (Ef 2,4) si è mostrato tale in modo infinito ed eterno, per sempre 
(cf. Sal 102; 136) – le verità ricordate dalla seconda proposta di letture per la 
liturgia della Parola di questo formulario16. Purtroppo, la bellezza di quest’e-
spressione non si trova nella traduzione italiana. La profondità e la ricchezza 
delle parole dell’amplificazione latina vengono sostituite dal loro sinonimo che 
esprime l’infinità bontà di Dio17. In tal modo il legame tra Dio e la misericordia 
non è così evidente, quanto nel suo originale latino.

Dopo questa invocazione, l’orazione procede con la parte che esprime la 
supplica dei presenti. Il motivo di questa petizione è la fiducia nell’intercessione 
della Vergine Maria che, proprio in questa parte, viene chiamata con il titolo 
di «Madre di misericordia». Solo perché Dio per primo, ricordandosi della sua 
misericordia, ha soccorso il suo popolo, innalzando alle grandezze reali l’umile 
sua serva (cf. Lc 1,46-55), ora lo stesso popolo ricorre a Colei che ha speri-
mentato la bontà divina e ne è una magnifica testimone. Quest’intercessione 
è un’eco del Vangelo di Cana (Gv 2,1-11) proposto come lettura biblica nel 
primo schema di letture18.

Infine, è specificato il duplice scopo della richiesta. L’orazione parte dall’e-
sperienza terrestre della misericordia di Dio, che però non si esaurisce solo in 
questa vita, ma ci prepara alla contemplazione gloriosa nei cieli. La testimone 
di questo dinamismo salvifico è la Vergine Maria. Ella, nel corso della sua 
vita terrestre, ha sperimentato la divina misericordia. Ora, assunta alla gloria 
celeste, continua a intercedere per il popolo che dalla «valle di lacrime» l’ha 
invoca come Madre della misericordia, una madre clementissima, tenerissima 
e dolcissima, come scrive San Lorenzo da Brindisi (†1619), commentando il 
Salve Regina19. Tutti questi aggettivi si possono racchiudere in una sola parola: 
caritas. Infatti, ci ricorda il Concilio Vaticano II, la santa Vergine «nella sua 

15	 Liber Sacramentorum Romanæ Æclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat. 316/ Paris 
Bibl. Nat. 7193, 41/56) Sacramentarium Gelasianum (RED Series Maior. Fontes IV), edd. 
L.C. Mohlberg – L. Eizenhöfer – P. Siffrin, Roma 1981, 1634.

16	 Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 2, 156-157.
17	 Cf. Idem, vol. 1, 127.
18	 	 Cf. Idem, vol. 2, 155.
19	 Cf. Laurentius a Brindisi, «Sermo II de exordio invocationis: potentia et misericordia 

Virginis», in S. Laurentii a Brundusio Opera Omnia, vol. I. Mariale, edd. Patribus Min. 
Capuccinis prov. Venetae, Patavii 1928, 391.



41Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

materna carità si prende cura dei fratelli del Figlio suo ancora pellegrini e posti 
in mezzo a pericoli e affanni, fino a che non siano condotti nella patria beata»20.

Sintesi

La colletta appena esaminata, sullo sfondo degli incalcolabili momenti della 
storia in cui Dio si è mostrato misericordioso, presenta Maria come Colei che 
intercede per noi presso Dio, l’unica vera fonte della misericordia. Proprio per-
ché la Vergine Maria è la Madre di Cristo – il volto visibile della misericordia 
del Padre – può essere chiamata con il titolo della Mater Misericordiae. Maria 
per eccellenza è la testimone della misericordia di Dio. Ella, nel corso della 
sua vita terrestre, ha sperimento questo divino attributo e, per questo motivo, 
ora glorificata nei cieli, è propizia a condividere il dono divino con quelli che 
invocano il suo misericordioso patrocinio. In tal modo la prima colletta del 
formulario n. 39 della Collectio Missarum fa emergere l’intercessione di Maria, 
come un mezzo sicuro per accedere alla misericordia del Padre.

2a colletta: Aures tuae pietatis
Il testo latino della seconda colletta recita21:

Aures tuae pietatis inclina, sancte Pater,
ad filios tuos qui, culpa gravati, ad te revertuntur,
et tuam invocant clementiam, qua motus,
Filium tuum misisti mundi Salvatorem
et sanctam Mariam constituisti misericordiae Reginam.

Nella lingua italiana, la traduzione ufficiale si presenta in modo seguente22:

Tendi l’orecchio della tua pietà, o Padre,
ai tuoi figli che gemono sotto il peso della colpa;
li accolga sulla via del ritorno l’amore senza limiti
che ti spinse a mandare il Figlio come Salvatore,
e a donarci Maria come regina di misericordia.

20	 Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Constitutio dogmatica de 
Ecclesia Lumen gentium (21 novembris 1964) 62», AAS 57 (1965) 63.

21	 Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine, vol. 1, 152.
22	 Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 1, 128.



42 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Analisi

L’orazione inizia dalla petizione, che è rivolta a Dio, di tenere l’orecchio 
della sua pietà attento alla richiesta dei figli. Tale petizione si trova già nel 
Sacramentario Gregoriano, nella parte delle Orationes pro peccatis23. Una 
simile richiesta, però in chiave mariana, si trova anche nell’omelia natalizia 
di sant’Oddone (†942)24:

O Domina, mater misericordiae, tu nocte ista mundo edidisti Salvatorem; oratrix 
pro me dignanter existe. Ad tuum gloriosum et singularem confugiopartum, piisima, 
et tu meis precibus aures tuae pietatis inclina. Vehementer expavesco ne vita mea tuo 
discipliceat Filio, et quia, Domina, per te mundo se manifestavit, propter te quaeso 
absque dilatione misereatur mei.

Giovanni di Salerno (†sec. X), nella sua Vita Sancti Odonis, riferisce che 
quel secondo abate di Cluny era solito chiamare Maria «Madre di misericor-
dia». L’origine sarebbe nota: un ex-brigante, diventato monaco di Cluny, vide 
in sogno una bella signora che gli chiese se la riconosceva. Poiché il monaco 
rispose negativamente, essa si presentò: «Ego sum mater misericordiae»25. Il 
titolo esprimeva una maternità misericordiosa, che fu rapidamente accolta 
dalla devozione privata e così lo stesso Odone di Cluny pregava in questi 
termini la Madre del Salvatore. Questa preghiera fu ripresa in seguito, fino 
al secolo XVI26.

Dopo la petizione, si trova l’invocazione. Il titolo con cui Dio viene chiamato 
è composto da due semplici e, al contempo, molto profonde parole: «Padre 
santo». Così, in un’unica espressione, viene confessata la paternità e la san-
tità di Dio. Solo perché Dio è Padre, i figli tornano a lui, cercando nella sua 
santità la liberazione dal peso della colpa.

L’orazione procede con il molto articolato motivo per cui si chiedono a Dio 
il suo ascolto e la sua clemenza. Il motivo, nella sua prima parte, allude alla 
parabola del «Padre misericordioso», che nel suo paterno amore attende il 
ritorno del figlio (cf. Lc 15,11-32). Il verbo qui usato (revertor = ritornare) 

23	 Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico. Ad fidem codicis cameracensis 
164 compluribus collatis codicibus saeculo IX extratis, in Le Sacramentarie grégorien. Ses 
principales formes d’après les plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome premier. 
Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. J. Deshusses, Fribourg 1979, 875.

24	 Ioannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», 47.
25	 Idem, 72.
26	 Cf. H. Barré, Prières anciennes de l’Occident à la Mère du Sauveur. Des origines à saint 

Anselme, Paris 1963, 112-113.



43Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

richiama anche tutti gli episodi veterotestamentari del ritorno del popolo d’I-
sraele dalla schiavitù alla libertà della terra dei padri. Questa patria terrestre 
è solo l’immagine di quella celeste. Perciò va ribadito che il ritorno dall’Egitto, 
come anche quello da Babilonia, non sono stati opera del popolo, bensì la 
manifestazione della potenza di Dio, che ha ascoltato il grido del suo popolo 
(cf. Es 6,5; Est 4,17)27 – i fatti richiamati dalla prima proposta di letture di 
questo formulario28.

Questi momenti relativi alle storiche liberazioni erano soltanto un prean-
nuncio della liberazione definitiva e totale in Cristo, che è richiamata nella 
seconda parte del motivo di quest’orazione, sviluppata in due momenti. Il 
primo richiama il dono del Figlio, il secondo il dono della Madre. Infatti, scri-
ve san Giovanni evangelista, «Dio ha tanto amato il mondo da dare il Figlio 
unigenito» (Gv 3,16). Abbiamo qui a che fare con un duplice movimento che 
definisce la dinamica della misericordia divina: da un lato ci sono i figli che ri-
tornano al Padre, da un altro c’è il Padre che, mosso dall’amore, manda verso 
di loro il suo Unigenito – il volto visibile della sua misericordia29.

Questo Figlio ha portato a compimento la volontà del Padre, fino ad offrirsi 
sulla croce per la salvezza del mondo. Proprio in quest’ora decisiva della sua 
vita, si è mostrata la regalità di un Messia che «regna dal legno», un’espressione 
dell’inno Vexilla regis, cantato nei vespri della Liturgia della settimana santa 
e nella festa dell’Esaltazione della Santa Croce30. Sul Calvario, la Madre del 
Rex Iudaeorum è costituita la madre del discepolo amato (cf. Gv 19,19; 25-27). 
Per questo suo legame con il Figlio, è chiamata nella parte finale dell’orazione 
con il titolo di «Regina di misericordia». Infatti, nella tradizione dell’antico 
Vicino Oriente, la figura istituzionalmente rilevante di regina non è la sposa, 
bensì la madre31. È interessante notare che l’appellativo Regina misericordiae 
è molto caro alla pietà mariana. Infatti, in origine, era già presente nell’antifona 
Salve Regina, successivamente cambiato in Salve, Regina, mater misericordiae32. 

27	 Cf. «Esilio», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari della Bibbia, 
edd. L. Ryken – J.C. Wilhoit – T. Longman III, ed. it. M. Zappella, Cinisello Balsamo 
2006, 467; «Figlio prodigo», idem, 518-519; «Ritorno, racconti di», idem, 1222-1223.

28	 Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 2, 153.
29	 Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 1.
30	 Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio typica 

altera, Città del Vaticano 2015, 298.
31	 Cf. S. De Fiores – N. Zamberlan, «Regina», in Mariologia (Dizionari San Paolo), ed. 

S. De Fiores – V. Ferrari Schiefer – S. M. Perrella, Cinisello Balsamo 2009 (=Mariologia), 
1025-1026; cf. A. Serra, «Regina. II – Ulteriore elaborazione biblica sulla regalità», in 
Nuovo dizionario di mariologia, edd. S. De Fiores – S. Meo, Cinsello Balsamo 1986, 1192.

32	 Cf. C. Maggioni, «Antifone. Le principali antifone mariane», in Mariologia, 113.



44 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

La regalità di Maria brilla anche alla luce della prima lettura tratta dal Libro 
di Ester (Est 4,17n. p.r. aa-bb.hh-kk) e interpretata in chiave tipologica. In 
tal modo si fa ancora più chiara la petizione iniziale dell’orazione. Come la 
regina Ester chiede a Dio l’ascolto e la misericordia, così Maria, in qualità di 
Regina misericordiae, intercede per il popolo.

La traduzione italiana di questa colletta ci offre anche uno scopo di questa 
petizione, assente nell’originale latino, cioè l’accoglienza. Quest’accoglienza 
è il frutto dell’amore misericordioso di Dio. È proprio questa la dinamica della 
carità divina, che ci ha fatto un doppio dono: sia del Figlio, sia di sua Madre. 
I figli ritornano al Padre con la certezza di essere accolti. Perciò, rimanendo 
sempre nel campo dell’accoglienza, anche la Madre ai piedi della croce è ac-
colta dal discepolo amato e, nella persona del discepolo, è accolta tutta la 
Chiesa. Questa è l’icona perfetta di donazione ed accoglienza reciproca da 
parte della Madre e del discepolo amato, in obbedienza alla parola del Cristo 
morente sulla croce33.

Sintesi

La seconda colletta del formulario n. 39, in modo particolare, presenta 
quello che il Padre ha fatto per salvare il suo popolo. Il paterno amore di Dio è 
liberante e beneficante fino a diventare un dono. Infatti, l’orazione fa emergere 
il duplice carattere di questo dono: prima «del Figlio come Salvatore» e, di 
conseguenza, di «Maria come regina di misericordia», in quanto segno tangi-
bile «dell’amore senza limiti» di un Dio pietoso e misericordioso (cf. Es 34,6; 
Sal 103,8). La colletta presa in esame, più che parlare dell’intercessione della 
Vergine, mostra il dono della sua persona per noi. Così il ruolo di Maria non 
è la solita intercessione, ma acquista un carattere veramente nobile e regale, 
che si addice ad una vera Regina di misericordia.

Beata Maria Vergine, Madre della misericordia, 
Patrona della città di Macerata

Il culto della Mater Misericordiae a Macerata risale al 1447, quando Le fu 
dedicata, come voto, una ecclesiola costruita una die per allontanare la gravis-
sima peste che infieriva in città. Invocata nelle varie calamità, la Madre della 
Misericordia ebbe una devozione sempre crescente soprattutto dal Seicento 
in poi, fino al 1952, quando Macerata fu proclamata Civitas Mariae. Infatti, 

33	 Cf. Bernardus Claraevallensis, «De verbis Apocalypsis: Signum magnum apparuit in 
caelo, mulier amicta sole, et luna sub pedibus eius, et in capite eius corona stellarum 
duodecim. Dominica infra octavam Assumptionis, 15», in Opere di San Bernardo. Sermoni 
per l’anno liturgico, vol. 3/2, ed. D. Pezzini, Roma 2021, 579.



45Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

la devozione mariana è una componente importante di Macerata, perché in 
città ci sono molti santuari a Lei dedicati. Quello della Mater Misercordiae, 
pur non essendo il più grande, certamente è il più caro ai cittadini, che La 
venerano come la santa Patrona. Il segno visibile di questo patrocinio maria-
no è l’immagine della Vergine, collocata sulla facciata del palazzo comunale. 
Successivamente, questo patrocinio dalla città è stato esteso a tutta la diocesi 
recentemente riorganizzata34.

Fin dai primi tempi la storia della città e in parte della provincia, per oltre 
500 anni, è legata al Santuario della Madre della Misericordia che Pio IX 
(†1878) il 22 aprile 1852 confermò patrona principale di Macerata; in quell’oc-
casione, approvò il formulario dell’Ufficio e della Messa35.

Grazie all’aiuto dell’Archivista Dott.ssa S. Durante e del personale dell’Ar-
chivio del Dicastero delle Cause dei Santi dove sono custoditi i documenti 
dell’Archivio della Sacra Congregazione dei Riti, è stato possibile ritrovare il 
formulario storico dell’Ufficio e della Messa In Festo Beatissimae Virginis Ma-
riae Misericordiae Martis Maceratensis Civitatis Patronae36. Le indicazioni del 
calendario ivi riportate rivelano che, in origine, questa festa veniva celebrata 
nella quarta domenica di luglio e fu dotata di un’ottava37. L’intero formulario 
della Messa, ad eccezione della colletta, veniva attinto dalla Festa della Beata 
Maria Vergine Consolatrice degli afflitti38 approvata un anno prima. Succes-
sivamente, nel 1924, su richiesta del vescovo di Macerata e Tolentino Luigi 
Ferretti (†1934), sono stati approvati i nuovi testi liturgici, dove non compare 
più l’orazione del 1852 e la data della celebrazione fu posticipata alla prima 
domenica di settembre39.

L’odierno Proprium Maceratensis, aggiornato nel 2010, stabilisce la data 
della solenne celebrazione al primo settembre e, oltre alla Messa del giorno, 

34	 Cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata – Tolentino – Recanti – Cingoli 
– Treia, Loreto 2010, 24; cf. D. Marcucci, «Madonna della Misericordia – Macerata», in 
Santuari Mariani d’Italia – storia – fede – arte, Roma 1982, 69.

35	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in Archivio del Dicastero delle 
Cause dei Santi (=ADCS), Textus pro manuscripto, vol. 1852, 201.

36	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertum», in ADCS, Textus pro manu-
scripto, vol. 1852, 201/1-20.

37	 Cf. Idem, 201/1.
38	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Ordinis Sancti Augustini in Urbe», 

in ADCS, Textus pro manuscripto, vol. 1851, 290/1-22.
39	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro manu-

scripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale», vol. 1924, 
146/5.



46 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

prevede anche una Messa vespertina nella vigilia40. In entrambi i formulari si 
usano i testi del formulario n. 39 della Collectio Missarum poc’anzi esaminati. 
Per di più, nella Messa del giorno, come seconda colletta, appare quella che 
si trova nell’ opuscolo del vescovo Ferretti, allegato al decreto Maceraten del 
23 luglio 1924 della Sacra Congregazione dei Riti41. Quest’orazione, successi-
vamente, sarà condivisa con la diocesi di Vilnius, perciò verrà esaminata nel 
capitolo seguente.

Ora diamo voce alla storica orazione maceratese del 1852, che si trova 
nell’inserto al decreto, sia nella parte dell’Ufficio che in quella Ad Missam.

Colletta: Deus qui universum mundum
Il testo della colletta, nel formulario della Messa del 1852, si presenta così42:

Deus, qui universum mundum inaestimabili providentia regis atque gubernas,
praesta nobis, famulis tuis
ut, intercedente Beata Maria semper Virgine Misericordiae Matre,
ab hostibus defensi et fructus tui dulcedine satiati
ad caelestem Patriam securi perducamur.

La traduzione classica si propone in questo modo:

O Dio, che reggi e governi tutto il mondo con l’inestimabile provvidenza,
concedi a noi, tuoi servi,
affinché per l’intercessione della Beata Maria sempre Vergine Madre di misericordia
difesi dai nemici e saziati della dolcezza del tuo frutto
siamo condotti sicuri alla Patria celeste.

Analisi

L’orazione inizia dall’invocazione semplice rivolta a Dio, che nell’amplifi-
cazione confessa il modo con cui Egli regge e governa il mondo intero con 
l’inestimabile provvidenza. I verbi qui usati (regere e gubernare) sono tipici 
della figura del re. Questo re è Dio stesso. L’espressione quindi allude ad una 

40	 Cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 24-27.
41	 Cf. Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro 

manuscripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale», 
vol. 1924, 146/5; cf. Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 25.

42	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertum», in ADCS, Textus pro manu-
scripto, vol. 1852, 201/1; 9.



47Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

tradizione molto ricca che presenta Dio come il re d’Israele e di tutta la terra 
(cf. 1Sam 8,7; Sal 5,3; 9,37; 23,7-8; 46,3). Questo stile di Dio allude ai racconti 
evangelici dove Gesù invita i discepoli ad «abbandonarsi alla provvidenza» 
(cf. Mt 6,25-34; Lc 12,22-31), ma anche alle parabole del regno e in particolare 
a quella del re che volle regolare i conti con i suoi servi (cf. Mt 18,21-35). 
Infatti in questa parabola il re è clemente con il suo servo e gli offre il perdono 
e la misericordia. Riconoscendo nella persona di Dio Colui che si prende cura 
dell’uomo, ancor più che di tutto il creato, è possibile formulare una richiesta43.

Nella petizione i richiedenti si presentano come servi di Dio e Gli chiedono 
il dono di essere condotti in modo sicuro alla Patria del cielo. Il motivo di tale 
richiesta è duplice. Il primo è legato alla persona di Dio, che è il difensore del 
suo popolo dai nemici. Infatti, proclama il salmista: «Il Signore è difesa della 
mia vita» (Sal 26,1) e ancora: «Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io 
cerco: abitare nella casa del Signore tutti i giorni della mia vita, per gustare la 
dolcezza del Signore» (Sal 26,4). Queste sono le chiare allusioni che mettono 
in evidenza alcune caratteristiche di Dio: il difensore, il nutritore e la guida 
sicura – le peculiarità fondamentali della divina Provvidenza fatta carne nella 
persona di Gesù44. Infatti, in Cristo, si sono realizzate pienamente queste tre 
prerogative. Gesù è il difensore del «piccolo gregge» (Lc 12,32), è Colui che ci 
nutre e diventa nutrimento (cf. Gv 6,51-58) e, infine, è la guida e la via sicura 
per arrivare al Padre (cf. Gv 14,1-11). Questa sua presenza in mezzo a noi 
è stata possibile grazie alla collaborazione di Maria con la divina Provvidenza.

Così diventa più chiaro il secondo motivo di quest’orazione, cioè la fiducia 
nell’intercessione della Vergine Maria, chiamata qui con il titolo di Madre di 
misericordia. In quanto Madre di Cristo, anche a Maria si addicono queste 
caratteristiche provvidenziali di difesa, nutrimento e guida. La Vergine Maria 
è spesso chiamata il sostegno e la difesa della fede del popolo cristiano (es. 
formulario n. 35)45 perché «accoglie quanti nella tribolazione ricorrono a lei»46 
– parole del prefazio del formulario n. 39 della Collectio Missarum, presente 
anche nell’attuale Proprium Maceratensis. Maria è anche Alma Redemptoris 
Mater, Colei che ha nutrito il Redentore e che ha offerto al mondo il frutto 
benedetto del suo grembo (cf. Lc 1,42). Infine la Chiesa ha sempre riconosciuto 

43	 Cf. S.A. Panimolle, «Regno di Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Ros-
sano – G. Ravasi – A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 1297-1298; 1313-1318.

44	 Cf. A. Marangon, «Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Rossano – G. Ra-
vasi – A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 409-410.

45	 Cf. Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria, vol. 1, 113-115.
46	 Idem, 128; Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 26.



48 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Maria come Colei che guida e indica la via della salvezza, il tema tanto caro 
all’iconografia dell’Odighitria47.

Tutti questi motivi della preghiera ci conducono al suo scopo, cioè all’ar-
rivo sicuro alla Patria del cielo. Questa patria celeste è chiamata spesso «il 
regno dei cieli» o «il regno di Dio», quel regno che i suoi servi devono cercare 
prima di tutte le altre cose e che, infatti, nella provvidenza, saranno loro date 
in aggiunta (cf. Mt 6,33).

Sintesi

La storica colletta del formulario di Macerata presenta la provvidenziale 
opera di Dio che regna come un re clemente e misericordioso. In tal modo, 
sullo sfondo delle immagini riportate nell’amplificazione e nel duplice moti-
vo – paterno e materno – è possibile affermare che il tema della provvidenza 
in quest’orazione diventa un sinonimo della misericordia divina. Così, in un 
certo senso, la colletta presenta la Mater misericordiae come una Donna della 
provvidenza. Perciò l’affidarsi all’intercessione della Vergine Maria è uno dei 
modi dell’abbandonarsi alla provvidenza.

Beata Maria Vergine, Madre della misericordia 
della Porta dell’Aurora a Vilnius

Il culto della Mater misericordiae a Vilnius è legato al santuario mariano 
ad Portam Acialem – alla Porta Acuta – dell’antica cinta muraria della più 
importante città del Granducato Lituano. Il santuario, come all’epoca così 
oggi, è composto da una scala molto ripida che conduce dalla chiesa di Santa 
Teresa d’Avila ad una piccola edicola, posta come sentinella sulla strada da 
cui solitamente provenivano le incursioni nemiche. Questo piccolo oratorio 
è elevato al di sopra della porta orientale, chiamata anche Porta dell’Aurora 
o, in polacco, Ostra Brama. Fin dalla costruzione della cappella (1498-1503), 
in un’apposita edicola, la porta aveva un’immagine mariana. L’effige attuale 
è dipinta su una tavola che raffigura la Vergine orante, opera di un ignoto arti-
sta di Vilnius ed è stata collocata nel 1508 in sostituzione di quella precedente. 
Verso la metà del Seicento, la cappella fu affidata ai Padri Carmelitani che 
rivestirono l’immagine di una “corazza” d’argento dorato, per sottolineare il 
“carattere difensivo” del piccolo santuario. Infatti, durante i molti pericoli che 
lungo i secoli la città di Vilnius ha corso, gli abitanti hanno sempre attribuito 
la loro salvezza alla protezione della Vergine, invocata sotto il titolo di Madre 

47	 Cf. D. Estivill, «Maria», in Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd. L. Ca-
stelfranch – M. A. Crippa – R. Cassanelli – E. Guerriero, vol. 2, Cinisello Balsamo 2004, 
853.



49Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

della misericordia. Ancora adesso la cappella è frequentata continuamente, 
anche se, data la ristrettezza del luogo, non può accogliere molti pellegrini. 
Anzi, si può dire che lo spazio del santuario della Porta dell’Aurora è la strada 
sottostante, in quanto vi sosta sempre la gente in raccoglimento e anche in 
ginocchio48.

Vilnius, sotto il regno di Sigismondo II (†1572), divenne la capitale de facto 
del regno Jagellone, che copriva con la sua amministrazione territori molto 
vasti della Confederazione polacco-lituana. Questo suo ruolo politico favorì il 
culto di Madre della misericordia della Porta dell’Aurora, che ebbe un grande 
successo in tutto il territorio polacco-lituano. Nel corso dei secoli, questa 
grande devozione del popolo di Vilnius si è unita alla Festa della protezione 
della Vergine Maria, celebrata dal 1754 nella seconda domenica di novembre. 
Tale data della celebrazione perdurò fino al 1914, quando il vescovo di Vilnius 
– Eduard von der Ropp (†1939) – chiese al papa Pio X (†1914) di approvare 
il nuovo Calendario diocesano, l’Ufficio del Breviario e il formulario della 
Messa. In quell’occasione, il 17 aprile 1914, rispondendo alla lettera del ve-
scovo di Vilnius, la Sacra Congregazione dei Riti, a nome del Pontefice, fissò 
la data della celebrazione al 16 novembre, tuttora in vigore49, e indicò come 
formulari dell’Ufficio e della Messa quelli di Macerata, approvati già dal suo 
predecessore Pio IX nel 185250.

Si potrebbe ipotizzare che lo scoppio della Grande Guerra posticipò l’arri-
vo dei formulari da Macerata a Vilnius. Per di più, nel mondo postbellico, la 
rinata Repubblica della Polonia ha dovuto affrontare la minaccia bolscevica, 
che provocò un ulteriore scontro militare e un notevole ritardo nello scambio 
dei testi liturgici. Dopo il famoso «miracolo della Vistola» (15 agosto 1920), 
la guerra polacco-bolscevica terminò nel 1921 con il trattato di pace a Riga 
(Lettonia). Successivamente, nel febbraio del 1923, la città di Vilnius e i ter-
ritori circostanti furono annessi alla Polonia51.

È difficile precisare quando alla città sulle rive della Vilnia e Neris è giunto 
il formulario di Macerata. Però, quello che attestano i documenti, rivela che il 
formulario recapitato dal vescovo Ferretti a Vilnius è quello del 1924, appro-
vato da papa Pio XI (†1939) e non quello del 1852 indicato da Pio X nella 
48	 Cf. D. Marcucci, «Beata Vergine della Porta dell’Aurora – Vilnius (Lituania)» in Santuari 

Mariani d’Europa – storia – fede – arte, Cinisello Balsamo 1995, 97.
49	 Cf. Konferencja Episkopatu Polski, Mszał rzymski dla diecezji polskich. Wydanie pierwsze, 

Poznań 1986, 236-237.
50	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Vilnen», in ADCS, Textus pro manu-

scripto, vol. 1914, 8.
51	 Cf. A. Cappelli, Cronologia, Cronografia e Calendario perpetuo. Dal principio dell’era 

cristiana ai nostri giorni (Manuali Hoepli), Milano 2012, 613.



50 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

primavera del 1914. I motivi di questo confuso scambio possono diventare 
oggetto di un ulteriore studio.

Di conseguenza, a causa della riorganizzazione delle circoscrizioni ecclesia-
stiche polacche di rito latino con la Bolla Vixdum Poloniae unitas di papa Pio 
XI, la diocesi di Vilnius fu riconosciuta come territorio della Chiesa polacca 
e fu elevata al rango di arcidiocesi metropolitana52. Per questo motivo il for-
mulario della festa della Beata Maria Vergine, Matris misericordiae ad Portam 
Acialem Vilnae si trova, al 16 novembre, nel Proprium Poloniae del 1926. Ora, 
da questo formulario verrà attinta la colletta per la nostra analisi.

Colletta: Adesto, Domine, populo tuo
Il testo latino della colletta arrivata da Macerata a Vilnius recita53:
Adesto, Domine, populo tuo,
ut beatissimam Virginem Mariam Matrem Misericordiae devote recolens,
ad impetrandam misericordiam tuam
eius semper patrociniis adiuvetur.

Nell’attuale formulario di Macerata troviamo il testo in italiano54:

Vieni in aiuto al tuo popolo, Signore,
perché onorando con devozione la beatissima Vergine Maria, madre di misericordia,
siamo favoriti in ogni momento dalla sua protezione,
per il raggiungimento della tua misericordia.

3.1.1. Analisi

La colletta, nella sua forma, presenta la modifica in chiave mariana dell’o-
razione presente già nei Sacramentari Gregoriani Hadrianum ex authentico 
e Paduense nel giorno del 15 settembre, in cui si commemorava San Nicomede 
martire (I-II sec.)55:
52	 Cf. Pius XI, «Bulla Vixdum Poloniae unitas de nova dioecesium latini ritus circumscriptione 

(28 octobris 1925)», AAS 17 (1925), 521; 524-525.
53	 Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus pro manu-

scripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Commerciale», vol. 1924, 
146/5; Proprium Missarum pro clero dioecesium R. Poloniae ex indulto SS. Pontificum reci-
tandum, Romae – Tornaci – Parisiis 1926, 44.

54	 Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata, 25.
55	 Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico, 693; Sacramentarium Paduense 

ad fidem codicis paduensis D 47. Fragmentis collatis Salisburgensibus, in Le Sacramentarie 



51Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

		  Adesto, Domine, populo tuo,
		  ut beati Nicomedis martyris tui merita praeclara suscipiens,
		  ad impetrandam misericordiam tuam
		  semper eius patrociniis adiuvetur.

Non deve stupirci questo adattamento mariano dell’orazione dedicata ad 
un martire romano di via Nomentana. Infatti, l’antichissimo culto dei marti-
ri, venerati come campioni della fede e come testimoni speciali del Signore, 
soprattutto nella passione e morte, a cui essi hanno partecipato visibilmente, 
dimostra la loro importanza per i primi cristiani. Sullo sfondo della loro cruenta 
testimonianza, anche Maria diventa, per la nascente comunità ecclesiale, la 
«Prima tra i credenti», perché la sua fede superò ogni prova ed ostacolo56. Va 
pure notato che la memoria di San Nicomede cade nel 15 settembre, il giorno 
in cui oggi si fa la memoria della Vergine Addolorata57.

L’orazione inizia dalla petizione che chiede a Dio di essere presente in mezzo 
al suo popolo. Questa presenza richiama il nome di Emmanuele, del Dio con 
noi, e la profezia che si è compiuta in Cristo (cf. Is 7,14; 8,8.10; Lc 1,23). 
Nella persona di Gesù abbiamo ricevuto un segno tangibile dell’aiuto divino 
per ritrovare la salvezza. Infatti, la versione italiana di quest’orazione traduce 
il verbo adsum come «venire in aiuto»58.

L’invocazione semplice è interpolata nella petizione e si rivolge a Dio chia-
mandolo Signore. Il Signore (Ἀdônaj) è il titolo con cui il popolo ebraico ha 
sostituito il nome di JHWH quando non veniva più pronunciato e che nel 
lessico dei Settanta diventa Kýrios59. Questo nome di Signore è rivelato da 
Dio stesso a Mosè sul Sinai quando, passando nella nube, proclama: «Il Si-
gnore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore 
e di fedeltà» (Es 34,6).

Il motivo per cui viene formulata la petizione non sono più i meriti di un 
martire, bensì il devoto ricordo della Madre di Dio, chiamata con il titolo di 

grégorien. Ses principales formes d’après les plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome 
premier. Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. J. Deshusses, Fribourg 1979, 666.

56	 Cf. M. Augé, «Maria nella celebrazione del mistero di Cristo», in Anàmnesis. L’anno 
liturgico: storia, teologia e celebrazione, edd. M. Augé – A. Nocent – M. Rooney et all., 
Genova 1988, 229-230.

57	 Calendarium Romanum Generale, in MR, 113.
58	 Cf. C. Giraudo, «Il problema dell’“adesto” nelle preghiere di ordinazione. Una nota sul 

rapporto tra struttura, comprensione e traduzione dei formulari liturgici», Ephemerides 
liturgicae 106 (1992) 265-269.

59	 Cf. Marangon, «Dio», 401.



52 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Mater misericordiae. Il verbo recolere arricchisce ulteriormente questo motivo 
e invita a “ricoltivare” la devozione verso la beata Vergine. Si tratta dunque di 
un processo dinamico che coinvolge la memoria e pretende la partecipazione 
devota, pia, affettuosa e attiva. Il verbo “coltivare” è profondamente biblico 
e ricorda i numerosi brani della Scrittura in cui Dio stesso viene paragonato 
ad un agricoltore (cf. Sal 80,9-17; Is 5,1-7; Ger 2,21; 5,10; 6,9; 8,13; Os 10,1; 
Ez 15,1-8; Gv 15,1-8). Il prendersi cura della natura, irrigando, piantando 
e coltivando è uno dei primi ordini che il Padre diede ai protogenitori (cf. Gen 
2,15; 3,23). Infine, l’uomo stesso e la sua vita terrena vengono simbolicamente 
racchiuse nelle immagini floreali e campestri (cf. Sal 89,5-6). Questa tendenza, 
nei confronti di Maria, è particolarmente ricca. Infatti a Lei si applicano a ti-
tolo di simbolo o di figura le numerose immagini come rubus, flos campi, lilium 
convallium, rosa sine spina, radix Jesse, e molti altri60. Maria è il terreno fecondo 
in cui il seme della Parola si fa carne (cf. Mc 4,14; Lc 8,11; Gv 1,14). Tutto 
ciò ci rinvia alla bellezza, vitalità, fecondità e maternità di Maria, che diede 
al mondo il frutto benedetto del suo grembo (cf. Lc 1, 42). Così ricoltivare il 
devoto ricordo della Madre di Dio significa entrare nella dinamica del progetto 
salvifico che il Padre per primo coltivò in e attraverso Maria.

Al motivo dell’orazione si sussegue il suo scopo, che è l’arrivo all’implorata 
misericordia. A questa desiderata misericordia si giunge grazie all’aiuto del 
patrocinio della Vergine. Infatti sia nella città di Macerata che nell’arcidiocesi 
di Białystok (Polonia)61 – creata dalla parte dell’arcidiocesi di Vilnius rimasta 
nei confini della Polonia dopo la II Guerra Mondiale – la Mater misericordiae 
è invocata come la santa patrona. Questo chiedere la misericordia attraverso 
l’aiuto di Maria ricorda il Vangelo di Cana (cf. Gv 2,1-11) e la figura della 
regina Ester, che implora da Dio la grazia di cambiare le sorti del suo popolo 
(Est 13,17) – l’antifona d’ingresso di questo formulario.

Sintesi

La colletta esaminata, richiamando la presenza di Dio che è Signore del suo 
popolo, fa emergere il ruolo adiuvante della Mater misericordiae. Per poter arri-
vare alla misericordia divina è necessario ricoltivare la devozione verso Maria, 
che ha «fatto esperienza della misericordia in una maniera straordinaria»62. 

60	 Per approfondire: A. Ferrari, Simboli mariani, ossia il mese di maggio santificato ad onore 
di Maria colla esposizione delle principali figure dell’Antico Testamento in cui veniva simbo-
leggiata la SS. Vergine. Seconda edizione italiana corretta ed accresciuta di note illustrative, 
Genova 1847.

61	 Cf. Konferencja Episkopatu Polski, Mszał rzymski dla diecezji polskich, 236-237.
62	 Ioannes Paulus II, «Littera encyclica Dives in misericordia de divina misericordia (30 no-

vembris 1980) 9», AAS 72 (1980) 1208-1209.



53Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

Con i sentimenti e la premura di una madre, Maria si prende cura di quanti 
ricorrono al suo materno aiuto. Lei infatti assume il patrocinio della loro causa. 
Un patrocinio efficace, attestato dalla devozione non solo degli abitanti di 
Macerata, di Vilnius o di Białystok, ma di tutti coloro che, grazie al suo aiuto, 
hanno sperimentato la misericordia di Dio.

Confronto delle collette
Il lavoro svolto finora ci permette di confrontare le quattro orazioni poc’anzi 

esaminate. Conoscendo la loro storia, le fonti e soprattutto il loro ricco conte-
nuto teologico-liturgico, è possibile scorgere somiglianze e differenze. Questo 
lavoro ci permette di conoscere ancora di più il valore del titolo della Mater 
misericordiae, perché «dopo la sacra Scrittura e alla sua luce, la via più sicura 
per conoscere il mistero della Vergine Maria è la preghiera liturgica»63.

Per facilitare il confronto delle collette, le quattro orazioni sono state messe 
in una tabella, che ora verrà presentata:

Formulario n. 39 della Collectio 
Missarum Macerata Macerata-Vilnius

1a colletta 2a colletta Colletta del 1852 Colletta del 
1924/26

Deus, cuius 
misericordiae non est 
numerus,
concede nobis,
intercedente beata 
Maria Virgine,
misericordiae Matre,
ut, clementiam tuam 
experientes in terris,
gloriam consequi 
mereamur in caelis.

Aures tuae pietatis 
inclina, sancte Pater,
ad filios tuos qui, 
culpa gravati, ad te 
revertuntur,
et tuam invocant 
clementiam, qua 
motus,
Filium tuum misisti 
mundi Salvatorem
et sanctam 
Mariam constituisti 
misericordiae 
Reginam.

Deus, qui 
universum mundum 
inaestimabili 
providentia regis 
atque gubernas,
praesta nobis, 
famulis tuis
ut, intercedente 
Beata Maria semper 
Virgine Misericordiae 
Matre,
ab hostibus defensi et 
fructus tui dulcedine 
satiati
ad caelestem Patriam 
securi perducamur.

Adesto, Domine, 
populo tuo,
ut beatissimam 
Virginem 
Mariam Matrem 
Misericordiae devote 
recolens,
ad impetrandam 
misericordiam tuam
eius semper 
patrociniis adiuvetur.

63	 C. Maggioni, Chi è Maria? La risposta della Chiesa in preghiera, Cinisello Balsamo 2023, 5.



54 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

La traduzione italiana
Dio di bontà infinita,
concedi ai tuoi fedeli,
per intercessione 
della beata Vergine 
Maria,
madre di 
misericordia,
di sperimentare 
sulla terra la tua 
clemenza,
e di contemplare la 
tua gloria nel cielo.

Tendi l’orecchio della 
tua pietà, o Padre,
ai tuoi figli che 
gemono sotto il peso 
della colpa;
li accolga sulla via 
del ritorno l’amore 
senza limiti
che ti spinse 
a mandare il Figlio 
come Salvatore,
e a donarci Maria 
come regina di 
misericordia.

O Dio, che reggi 
e governi tutto 
il mondo con 
l’inestimabile 
provvidenza,
concedi a noi, tuoi 
servi,
affinché per 
l’intercessione della 
Beata Maria sempre 
Vergine Madre di 
misericordia
difesi dai nemici e 
saziati della dolcezza 
del tuo frutto
siamo condotti sicuri 
alla Patria celeste.

Vieni in aiuto al tuo 
popolo, Signore,
perché onorando 
con devozione la 
beatissima Vergine 
Maria, madre di 
misericordia,
siamo favoriti in ogni 
momento dalla sua 
protezione,
per il raggiungimento 
della tua 
misericordia.

Data la loro tipica forma romana, per la cui descrizione è stato usato il 
metodo dell’analisi della struttura letteraria, che si concentra sulle quattro 
parti: l’invocazione con l’eventuale amplificazione, la petizione, il motivo e lo 
scopo64, ora, per descriverne le somiglianze e le differenze, verranno adoperate 
le categorie del contenuto teologico-liturgico.

Somiglianze
Le somiglianze più evidenti delle collette esaminate sono presenti nello 

sfondo biblico che descrive la grande opera della misericordia del Padre. 
Questi riferimenti sono presenti in modo diretto nell’amplificazione, nella 
1a colletta della Collectio Missarum e nella storica colletta di Macerata del 
1852 e menzionati con le allusioni alle citazioni bilbiche nella 2a colletta 
della Collectio Missarum e in quella di Vilnius attraverso l’aggettivo tuam in 
riferimento a Dio e non a Maria. Va pure notato che nella storica colletta 
maceratese quest’opera misericordiosa di Dio assume carattere provvidenziale, 
un ulteriore arricchimento.

Così, la luce della misericordia di Dio illumina il mistero di Maria, che 
è invocata con il titolo di Madre della misericordia nella 1a colletta della 
Collectio Missarum e nelle due collette di Macerata e di Vilnius. Proprio que-
ste tre orazioni hanno in comune il motivo della preghiera, che è la fiducia 

64	 Cf. R.L. De Zan, Erudi, Domine, quaesumus, populum tuum spiritalibus instrumentis. La 
lettura dell’eucologia latina: appunti per la ricerca di un metodo (Bibliotheca “Ephemerides 
Liturgicae”. “Subsidia” 195), Roma 2021, 150-153; 163-169.



55Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

nell’intercessione della Madre di Dio. Quest’intercessione materna diventa 
persino il patrocinio e la difesa con cui Maria accompagna i figli verso l’in-
contro con il Padre – motivi presenti nelle orazioni di Macerata e di Vilnius. 
Perciò le espressioni: «contemplare la tua la gloria nel cielo», «siamo condotti 
sicuri alla Patria celeste» e «il raggiungimento della misericordia», in queste 
tre orazioni diventano un unico punto d’arrivo che è l’incontro con Dio per 
poter sperimentare la sua misericordia.

Alla luce di queste somiglianze, possiamo ricapitolare alcune considerazioni 
in riferimento al titolo della Mater misericordiae:

1) � La fonte della misericordia è Dio: Tutte e quattro le collette.
2) � Maria è Colei che intercede presso Dio per farci sperimentare la divina 

misericordia: 1a colletta della Collectio Missarum ed entrambe le collette di 
Macerata e di Vilnius.

3) � Maria è Colei che accompagna verso l’incontro con Dio misericordioso: 
1a colletta della Collectio Missarum ed entrambe le collette di Macerata e di 
Vilnius.

4) � Maria è Colei che difende e protegge: Entrambe le collette di Macerata 
e di Vilnius.

Differenze
Alla luce delle somiglianze, riemergono anche le differenze tra le orazioni 

messe a confronto. Queste differenze si notano innanzitutto nella 2a colletta 
della Collectio Missarum.

La colletta Aures tuae pietatis si distingue dalle altre tre orazioni non solo per 
la sua forma, ma soprattutto per il contenuto e il titolo mariano. A differenza 
delle altre tre orazioni che invocano Maria con il titolo di «Madre della mise-
ricordia», questa usa l’appellativo della «Regina di misericordia». Nell’orazione 
non si trovano i riferimenti all’intercessione di Maria, ma Ella appare come il 
dono che Dio, nella sua misericordia, fece ai suoi servi.

Queste differenze non sono in contrapposizione con le altre orazioni, ma 
ne costituiscono un ulteriore arricchimento in riferimento all’esaminato titolo 
mariano. Così possiamo trarre alcune osservazioni derivanti dalla 2a colletta 
della Collectio Missarum:

1) � Dio manifesta la sua misericordia attraverso il duplice dono sia del Figlio 
che di sua Madre.

2) � L’intercessione di Maria non è presente perché Dio già ama i suoi servi 
e manda verso 	 di loro suo Figlio e sua Madre.

3) � Maria è la Regina di misericordia in quanto Madre del Rex Iudeorum, 
nel momento supremo della manifestazione della divina misericordia.



56 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

Conclusione
Con la tradizione orante della Chiesa abbiamo percorso un cammino verso la 

comprensione del titolo della Mater misericordiae. Durante il lavoro sul presente 
elaborato sono riemerse sfumature molto interessanti legate a questo celebre 
titolo, che arricchiscono ulteriormente la pietà verso la Vergine santa. Perciò, 
alla luce della Sacrosanctum Concilium65 e della prima sezione della Marialis 
Cultus66, che introducono alcune prospettive critiche per una rilettura del tema 
mariano nel culto67, si possono trarre le seguenti considerazioni:

Innanzitutto, alla luce delle quattro orazioni prese in esame, si è potuto 
vedere che i titoli di «Madre» e di «Regina» della misericordia non si contrap-
pongono, ma sono complementari e nessuno dei due esclude l’altro, ma, al 
contrario, uno implica l’altro quasi indicando Maria come «Regina-Madre»68 
di misericordia. In tal modo la maternità e la regalità di Maria ci rimandano 
a Cristo suo Figlio che è il volto visibile della misericordia del Padre69 – il motivo 
primario per cui anche a Maria si addice questo attributo divino.

Le quattro collette ci rinviano all’unica fonte della misericordia che è Dio 
stesso. Proprio da questa sorgente inesauribile della misericordia, anche Maria 
ha potuto attingere per poter condividere la pienezza della grazia (cf. Lc 1,28) 
con quelli che confidano nel suo patrocinio. Così la Mater misericordiae invita 
tutti a passare verso il Padre che è il Signore misericordioso e pietoso (cf. Es 
34,6). Maria è «la Misericordiosa» perché offre a tutti il suo aiuto per poter 
arrivare all’incontro con Dio.

In tal modo la Mater misericordiae è anche l’icona vivente della Chiesa che, 
soprattutto nei nostri tempi di crisi mondiale, dovrebbe essere un luogo dove 
sperimentare e praticare la misericordia sull’esempio e con l’aiuto di Maria. 
Per questo, anche la recente aggiunta di questo titolo mariano alle Litanie 
lauretane70 si presenta non solo come un frutto del Giubileo straordinario 

65	 Cf. Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Costitutio de Sacra Liturgia 
Sacrosanctum Concilium (04 decembris 1963) 103», AAS 56 (1964) 125.

66	 Paulus VI, «Adhortatio apostolica Marialis cultus de beatae Mariae virginis cultu recre 
instituendo et augendo (02 februarii 1974) 1-23», AAS 66 (1974) 117-134.

67	 F. Brovelli, «La memoria di Maria nel Messale Romano», in Il Messale Romano del Vaticano 
II. Orazionale e Lezionario, vol. II, edd. Autori vari, Leumann (Torino) 1881, 160.

68	 A. Serra, «Regina. II – Ulteriore elaborazione biblica sulla regalità», 1192.
69	 Cf. Franciscus, Misericordiae Vultus 1.
70	 Congregatio de cultu divino et disciplina sacramentorum, «Litterae circulares ad Prae

sides Conferentiarum Episcoporum de invocationibus Mater misericordiae, Mater spei 
et Solacium migrantium in Litanias Lauretanas inserendis (20 iunii 2020)», AAS 112 
(2020/7) 634.



57Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

della misericordia, ma anche come l’invito pastorale a diventare sempre più 
misericordiosi.

Come si è potuto vedere, non solo la pietà popolare – come spesso si pensa – 
ma soprattutto la liturgia è il luogo privilegiato che rivela in e attraverso Maria 
l’efficacia dell’amore misericordioso di Dio, che si china in modo amorevole 
su tutte le miserie fisiche e morali dell’uomo. Nella Vergine santa e per mezzo 
di lei, l’amore misericordioso non cessa di rivelarsi nella storia della Chiesa 
e dell’umanità. Questa rivelazione è particolarmente fruttuosa, «perché si 
fonda nella Madre di Dio, sul singolare tatto del suo cuore materno, sulla sua 
particolare sensibilità, sulla sua particolare idoneità a raggiungere tutti coloro 
che accettano più facilmente l’amore misericordioso da parte di una madre»71. 
Perciò, rientra nel sapiente disegno di Dio donare la salvezza per mezzo di una 
madre, soprattutto attraverso la Madre che ha sperimentato in modo speciale 
questo divino attributo e ora ne è divenuta la magnifica testimone e dispen-
satrice, in quanto Madre di «misericordia fatta carne».

Słowa kluczowe: Matka Miłosierdzia, Królowa Miłosierdzia, Kolekta, Mace-
rata, Wilno.

Bibliografia:

Fonti bibliche
1.	La Bibbia di Gerusalemme, ed. Conferenza Episcopale Italiana, Bologna 2008.
2.	Nova Vulgata. Bibliorum Sacrorum. Editio Sacrosancti Œcumenici Concilii Vaticani II 

ratione habita iussu Pauli Pp. VI recognita auctoritate Ioannis Paulis Pp. II promulgata, 
Editio typica altera, Città del Vaticano 1986.

Fonti liturgiche
1.	Conferenza Episcopale Italiana, Messe della beata Vergine Maria. Raccolta di for-

mulari secondo l’anno liturgico, 2 voll., Città del Vaticano 1987.
2.	Congregatio de cultu divino et disciplina sacramentorum, «Litterae circulares ad 

Praesides Conferentiarum Episcoporum de invocationibus Mater misericordiae, 
Mater spei et Solacium migrantium in Litanias Lauretanas inserendis (20 iunii 
2020)», AAS 112 (2020/7) 634.

3.	Congregatio pro Cultu Divino, Collectio Missarum de Beata Maria Virgine. Editio 
Typica, 2 voll., Città del Vaticano 1987.

4.	Konferencja Episkopatu Polski, Mszał rzymski dla diecezji polskich. Wydanie pierwsze, 
Poznań 1986.

71	 Ioannes Paulus II, Dives in misericordia 9.



58 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

5.	Liber Sacramentorum Romanæ Æclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat. 316/ 
Paris Bibl. Nat. 7193, 41/56) Sacramentarium Gelasianum (RED Series Maior. 
Fontes IV), edd. L.C. Mohlberg – L. Eizenhöfer – P. Siffrin, Roma 1981.

6.	Messale per le Messe proprie della Diocesi di Macerata – Tolentino – Recanti – Cingoli 
– Treia, Loreto 2010.

7.	Missale Romanum ex decreto sacrosancti Œcumenici Concilii Vaticani II instauratum 
auctoritate Pauli Pp. VI promulgatum Ioannis Paulis Pp. II cura recognitum, editio 
typica tertia, Città del Vaticano 2002.

8.	Proprium Missarum pro clero dioecesium R. Poloniae ex indulto SS. Pontificum reci-
tandum, Romae – Tornaci – Parisiis 1926.

9.	Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino, Ordo Cantus Officii. Editio 
typica altera, Città del Vaticano 2015.

10.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Ordinis Sancti Augustini in Urbe», 
in ADCS, Textus pro manuscripto, vol. 1851, 290/1-22.

11.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus 
pro manuscripto, vol. 1852, 201.

12.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Insertum», in ADCS, Textus pro 
manuscripto, vol. 1852, 201/1-20.

13.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Vilnen», in ADCS, Textus pro 
manuscripto, vol. 1914, 8.

14.	Sacra Congregatio Rituum, «Decreta liturgica. Maceraten», in ADCS, Textus 
pro manuscripto et insertum apud Maceratae «Stab. Cromo-Tipografico Com-
merciale», vol. 1924, 146.

15.	Sacramentarium Gregorianum Hadrianum ex authentico. Ad fidem codicis came-
racensis 164 compluribus collatis codicibus saeculo IX extratis, in Le Sacramentarie 
grégorien. Ses principales formes d’après les plus anciens manuscrits. Edition compa-
rative. Tome premier. Le Sacramentarie, le Supplément d’Aniane, ed. J. Deshusses, 
Fribourg 1979, 83-348.

16.	Sacramentarium Paduense ad fidem codicis paduensis D 47. Fragmentis collatis 
Salisburgensibus, in Le Sacramentarie grégorien. Ses principales formes d’après les 
plus anciens manuscrits. Edition comparative. Tome premier. Le Sacramentarie, le 
Supplément d’Aniane, ed. J. Deshusses, Fribourg 1979, 607-648.

Fonti della tradizione
1.	Bernardus Claraevallensis, «De verbis Apocalypsis: Signum magnum apparuit 

in caelo, mulier amicta sole, et luna sub pedibus eius, et in capite eius corona 
stellarum duodecim. Dominica infra octavam Assumptionis», in Opere di San 
Bernardo. Sermoni per l’anno liturgico, vol. 3/2, ed. D. Pezzini, Roma 2021, 555-579.

2.	Iacobus Sarugensis, «Omelia festiva LXXXI», in Omelie mariologiche di S. Giacomo 
di Sarug. Introduzione, traduzione dal siriaco e commento (Lateranum. Nova Serie 
XIX 1-4), ed. C. Vona, Romae 1953, 187-194.

3.	Ioannes Monachus, «Vita Sancti Odonis», in Sancti Odonis Opera Omnia, ed. 
J.-P. Migne (Patrologiae cursus completus. Series Latina 133), Parisiis 1853, 43-86.



59Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

4.	Laurentius a Brindisi, «Sermo II de exordio invocationis: potentia et misericordia 
Virginis», in S. Laurentii a Brundusio Opera Omnia, vol. I. Mariale, edd. Patribus 
Min. Capuccinis prov. Venetae, Patavii 1928, 388-392.

Fonti magisteriali
1.	Franciscus, «Litterae apostolicae sub plumbo datae Misericordiae Vultus (11 aprilis 

2015)», AAS 107 (2015/5) 399-420.
2.	Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio è il Misericordioso (13 ianuarii 

2016)» https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/
papa-francesco_20160113_udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).

3.	Ioannes Paulus II, «Littera encyclica Dives in misericordia de divina misericordia 
(30 novembris 1980)», AAS 72 (1980) 1177-1232.

4.	Paulus VI, «Adhortatio apostolica Marialis cultus de beatae Mariae virginis cultu 
recre instituendo et augendo (02 februarii 1974)», AAS 66 (1974) 113-168.

5.	Pius XI, «Bulla Vixdum Poloniae unitas de nova dioecesium latini ritus circumscrip-
tione (28 octobris 1925)», AAS 17 (1925), 521-528.

6.	Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Costitutio de Sacra 
Liturgia Sacrosanctum Concilium (04 decembris 1963)», AAS 56 (1964) 97-138.

7.	Sacrosanctum Concilium Oecumenicum Vaticanum II, «Constitutio dogmatica 
de Ecclesia Lumen gentium (21 novembris 1964)», AAS 57 (1965) 5-67.

Studi
1.	Augé M., «Maria nella celebrazione del mistero di Cristo», in Anàmnesis. L’anno 

liturgico: storia, teologia e celebrazione, edd. M. Augé – A. Nocent – M. Rooney et 
all., Genova 1988, 229-245.

2.	Barré H., Prières anciennes de l’Occident à la Mère du Sauveur. Des origines à saint 
Anselme, Paris 1963.

3.	Brovelli F., «La memoria di Maria nel Messale Romano», in Il Messale Romano del 
Vaticano II. Orazionale e Lezionario, vol. II, edd. Autori vari, Leumann (Torino) 
1881, 160-192.

4.	Cappelli A., Cronologia, Cronografia e Calendario perpetuo. Dal principio dell’era 
cristiana ai nostri giorni (Manuali Hoepli), Milano 2012.

5.	De Fiores S., «Misericordia», in Idem, Maria. Nuovissimo Dizionario, vol. 2, Bo-
logna 2006, 1171-1188.

6.	De Fiores S. – Zamberlan N., «Regina», in Mariologia, 1022-1034.
7.	De Zan R.L., Erudi, Domine, quaesumus, populum tuum spiritalibus instrumentis. La 

lettura dell’eucologia latina: appunti per la ricerca di un metodo (Bibliotheca “Ephe-
merides Liturgicae”. “Subsidia” 195), Roma 2021.

8.	«Esilio», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari della Bibbia, 
edd. L. Ryken – J.C. Wilhoit – T. Longman III, ed. it. M. Zappella, Cinisello 
Balsamo 2006, 466-468.

9.	Estivill D., «Maria», in Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd. 
L. Castelfranch – M. A. Crippa – R. Cassanelli – E. Guerriero, vol. 2, Cinisello 
Balsamo 2004, 850-870.



60 TEOLOGIA W TEORII I PRAKTYCE

10.	Ferrari A., Simboli mariani, ossia il mese di maggio santificato ad onore di Maria colla 
esposizione delle principali figure dell’Antico Testamento in cui veniva simboleggiata 
la SS. Vergine. Seconda edizione italiana corretta ed accresciuta di note illustrative, 
Genova 1847.

11.	«Figlio prodigo», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari 
della Bibbia, edd. L. Ryken – J.C. Wilhoit – T. Longman III, ed. it. M. Zappella, 
Cinisello Balsamo 2006, 518-519.

12.	Giraudo C., «Il problema dell’“adesto” nelle preghiere di ordinazione. Una nota 
sul rapporto tra struttura, comprensione e traduzione dei formulari liturgici», 
Ephemerides liturgicae 106 (1992) 263-274.

13.	Maggioni C., «Antifone. Le principali antifone mariane», in Mariologia, 112-115.
14.	Maggioni C., Chi è Maria? La risposta della Chiesa in preghiera, Cinisello Balsamo 

2023.
15.	Maggioni C., «La Vergine Maria “segno” della misericordia divina», Riparazione 

mariana 101 (2016/1) 7-9.
16.	Marangon A., «Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Rossano – 

G. Ravasi – A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 397-415.
17.	Marcucci D., «Beata Vergine della Porta dell’Aurora – Vilnius (Lituania)», in 

Santuari Mariani d’Europa – storia – fede – arte, Cinisello Balsamo 1995, 97.
18.	Marcucci D., «Madonna della Misericordia – Macerata», in Santuari Mariani 

d’Italia – storia – fede – arte, Roma 1982, 69.
19.	Martínez O. C., «Reina y madre de misericordia: formulario n. 39 de las misas de 

la Virgen María», Ephemerides mariologicae 66 (2016) 389-403.
20.	Panimolle S. A., «Regno di Dio», in Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Ros-

sano – G. Ravasi – A. Girlanda, Cinisello Balsamo 1988, 1296-1322.
21.	Perrella S. M., «“Mater Misericordiae”: Maria beneficiaria e testimone della Mi-

sericordia. Alcune riflessioni teologiche», Marianum 78 (2016) 171-230.
22.	«Ritorno, racconti di», in Le immagini bibliche. Simboli, figure retoriche e temi letterari 

della Bibbia, edd. L. Ryken – J.C. Wilhoit – T. Longman III, ed. it. M. Zappella, 
Cinisello Balsamo 2006, 1222-1224.

23.	Serra A., «Regina. II – Ulteriore elaborazione biblica sulla regalità», in Nuovo dizio-
nario di mariologia, edd. S. De Fiores-S. Meo, Cinsello Balsamo 1986, 1191-1197.

Strumenti
1.	De Fiores S., Maria. Nuovissimo Dizionario, 3 voll., Bologna 2006-2008.
2.	Enchiridion euchologicum fontium liturgicorum (Bibliotheca “Ephemerides Liturgi-

cae”. “Subsidia” 15), ed. E. Lodi, Roma 1979.
3.	Enchiridion marianum biblicum patristicum, ed. D. Casagrande, Romae 1974.
4.	Iconografia e arte cristiana (I Dizionari San Paolo), edd. L. Castelfranch – 

M.A. Crippa – R. Cassanelli – E. Guerriero, vol. 1-2, Cinisello Balsamo 2004.
5.	Liturgicae orationis concordantia verbalia. Prima Pars: Missale Romanum, ed. A. Pflie-

ger, Romae – Friburgi – Brisgoviae – Basileae 1964.
6.	Marcucci D., Santuari mariani d’Europa – storia – fede – arte, Cinisello Balsamo 

1995.
7.	Marcucci D., Santuari Mariani d’Italia – storia – fede – arte, Roma 1982.



61Tomasz Andrzej Grądzki, Mater misericordiae. Un confronto fra quattro collette

8.	Mariologia (I Dizionari San Paolo), edd. S. De Fiores – V. Ferrari Schiefer – 
S. M. Perrella, Cinisello Balsamo 2009.

9.	Nuovo Dizionario di teologia biblica, edd. P. Rossano – G. Ravasi – A. Girlanda, 
Cinisello Balsamo 1988.

10.	Nuovo dizionario di mariologia, edd. S. De Fiores – S. Meo, Cinsello Balsamo 1986.

Riferimenti on-line
1.	Franciscus, «Udienza generale. Il nome di Dio è il Misericordioso (13 ianuarii 

2016)» https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/
papa-francesco_20160113_udienza-generale.html (accesso: 23-04-2023).

2.	Maggioni C., «Maria, Madre di misericordia nella liturgia», audio e PDF del 09 
gennaio 2016, Sabato mariano 38 (2015-2016) http://www.culturamariana.com/
mp3/09-01-2016.mp3 (accesso: 21-03-2023).


